
 



1 

Introduction générale 

1. Contenu de ce livre 
Ce livre développe une réflexion sur le thème de la vulnérabilité. Puisqu’il se 
base surtout sur mon expérience, je me dois de commencer par quelques 
mots sur moi :  

 En 2015, des événements personnels me submergent, à tel point que je 
traverse une phase de dépression aigüe.  

 A partir de 2017 (et jusqu’à présent), la joie coule de nouveau à peu près 
normalement dans mes veines, mais je ne me remets pas : une intense 
fatigue et un brouillard mental tenace et détestable réduisent, sur de 
longues périodes, ma vie sociale à quasi-rien. La maladie de Lyme est 
diagnostiquée… Les progrès, longtemps poussifs deviennent substantiels 
ces derniers mois. Encourageant ! 

 
Théoriquement, les différentes étapes qui 
jalonnent la traversée d’une période de 
turbulences se terminent par la case 
« plénitude », et tout est bien qui finit bien.  
 
Mais étant donné que je reste coincé durablement 
dans le ventre de la maladie, j’ai eu besoin de 
donner du sens à ce qui m’arrive... 
 
Cette réflexion a engendré le livre que tu as entre les 
mains. Trois parties se sont naturellement 
dégagées : 

I.  « Appris en chemin » : résumé des apprentissages de ma traversée de la 
maladie. 

II. « D’un paradigme à l’autre » : appréciation des décalages féconds que 
l’irruption de la vulnérabilité pourrait apporter dans notre monde… Bon, 
je suis bien content de ces réflexions, mais qu’en faire ? Comment faire 
pour qu’elles rejaillissent dans ma vie ? Comment les rendre opérantes ? 

III. « La cordée » : une réflexion plus appliquée sur la création d’un écolieu 
où tout ça pourrait s’incarner. 

  



2 

Ça s’enchaine comme ça :  

2. Au sujet de ce travail particulier 
Ce document n’a pas été écrit en une fois : des petites notes, griffonnées au fil 
des ans, rassemblées dans un même document avec l’espoir qu’en pressant le 
tout, un jus buvable en sorte. Inévitablement, il y a des répétitions et des 
passages pas très bien ajustés (ceci est également amplifié par le brouillard 
mental qui m’accompagne : je ne sais pas très bien ce que je fais, je me sens 
comme un sculpteur aveugle !). C’est ainsi. 
 
Ayant passé tant de temps à l’écart du monde, dans mon petit appartement, il 
est bien possible que les pensées qui m’ont traversé et que tu t’apprêtes à lire 
sentent un peu le renfermé. Le premier réflexe, alors, est de balayer d’un 
revers de main ces élucubrations saugrenues. Mon invitation : passer outre 
mes exaltations excessives, pardonner mes rancœurs enracinées, supporter 
mes utopies naïves et, bonne pâte, se laisser simplement interroger… 
 
Note pour faciliter la lecture :  

 les parties soulignées indiquent le bon moment pour regarder l’illustration 
qui se trouve à proximité ; 

 pour respecter la façon dont ce travail m’est venu, le texte 
est parsemé d’encarts qui approfondissent ou illustrent 
différents sujets. Ils sont repérés par les marques ci-contre : 

 et enfin, pour le lecteur pressé, les parties les plus importantes sont 
repérées par un trait dans la marge, comme ça :  

 



3 

3. Livres (et autres) auxquels je fais référence  
Dans le texte, on pourra trouver des {CC}, des {SR} ou autres {CV}. C’est dans 
le tableau qui suit que ces références prennent sens. 
 

Réf Titre Auteur Commentaire 

4F Les quatre fléaux* Lanza del 
Vasto  

Un regard sur les causes des 
souffrances de notre monde  

AR La croix après les 
ruines 

Christophe 
Bisson 

Réflexion théologique sur la 
toute-puissance de Dieu -
https://christophebisson.substack
.com/p/la-croix-apres-les-ruines 

BC Du bon usage des 
crises* 

Christiane 
Singer 

Le titre est assez explicite ! 

BD Le bréviaire de la 
décroissance* 

Père Brétéché  Fonde spirituellement la 
décroissance 

CC 
 

Laudato si’, chemin 
de conversion 

Olivier 
Tempéreau 
(c’est moi !) 

Méditations sur l’encyclique 
Laudato si’ 

CR Un cœur sans 
rempart* 

Marie-Laure 
Choplin 

Invitation poétique à la prière. Ce 
qui implique de retirer l’armure ! 

CV 
 
 

Ce qui ne peut être 
volé  

Cynthia Fleury 
& Antoine 
Fenoglio 

Un tract Gallimard assez 
déconcertant. Je ne me risque pas 
à le décrire ; lis-le donc !  

DE 
 

Rien ne nous est 
donné pour nous 
écraser  

Christiane 
Singer 

Interview de Christiane Singer 
www.youtube.com/watch?v=KblN
MwREw5E&t=115s 

EB La traversée de 
l’en-bas* 

Maurice Bellet Approche spirituelle de la 
souffrance 

EI L’écologie 
intégrale à hauteur 
d’homme 

O. Tempéreau 
(encore moi !)  

Pour parler de l’écologie au 
monde chrétien, souvent un peu 
réfractaire au concept 

EH Etty Hillesum KTO TV 30 
juin 2019 

Vidéo sur Etty Hillesum, qui a vécu 
en camp de concentration 
www.youtube.com/watch?v=evP7
e_b_Y7M 

FG La fragilité et la 
grâce 

Olivier Turbat Journal spirituel d’un prêtre, 
cadre de la Communauté du 
Chemin Neuf 

https://christophebisson.substack.com/p/la-croix-apres-les-ruines
https://christophebisson.substack.com/p/la-croix-apres-les-ruines
http://www.youtube.com/watch?v=KblNMwREw5E&t=115s
http://www.youtube.com/watch?v=KblNMwREw5E&t=115s
https://www.youtube.com/watch?v=evP7e_b_Y7M
https://www.youtube.com/watch?v=evP7e_b_Y7M


4 

FO Revue FOI n°79 Chemin Neuf Thème du numéro : « Pauvreté et 
vulnérabilité » - https://revue-
foi.chemin-neuf.org/  

FR La fragilité, faibles-
se ou richesse ?* 

Multiples 
auteurs 

Recueil de conférences sur le 
thème de la fragilité 

FV Plus forts car 
vulnérables 

Marie-Jo Thiel Présentation vidéo de son livre - 
www.youtube.com/watch?v=NdR
SfnYqrEw&t=897s   

IS Vulnérabilité et 
innovation sociale* 

G. Danroc, M.-
C. Monnoyer 

Réflexions universitaires et 
spirituelles sur la vulnérabilité 

ML Y’aurait pas un 
malentendu à 
dissiper 

O. Tempéreau 
(toujours…) 

Pour parler de la foi au monde 
militant écolo, souvent athée 

PO Voyage apostoli-
que au Portugal 

Benoît XVI  Texte lu lors d’une bénédiction 
des malades  

PH Le Prophète* Khalil Gibran Plein de belles pensées spirituelles 

RC Radicalement 
chrétien !* 

Stuart Murray 
(anabaptiste) 

Présentation du courant 
anabaptisme  

SR 
 

Vivre comme un 
simple radical* 

Shane 
Claiborne  

Radicalité évangélique et 
militantisme. L’auteur a vécu 
auprès d’un camp de lépreux, aux 
côtés de mère Térésa  

TI L'espérance, ou la 
traversée de 
l'impossible 

Corine 
Pelluchon 

J’l’ai pas lu… merci Eve-Marie 
pour tes notes ! 

TH Exhortation apos-
tolique sur sainte 
Thérèse de Lisieux 

Pape François Je cite {TH}, mais ce sont en 
réalité presque toujours des 
citations de Thérèse. Se référer à 
{TH} pour en trouver la source 

VE La vulnérabilité - 
une énergie à 
convertir* 

Cercle 
Vulnérabilités 
et société 

Des chercheurs qui creusent la 
question de la vulnérabilité. Angle 
sociétal et économique 

VL Vivre et lutter dans 
le chaos du monde 

O. Tempéreau 
(… !) 

Réflexion à destination du monde 
militant écolo chrétien 

 
Les textes dont je suis l’auteur sont accessibles à l’adresse 
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier. 
* : livres dont une synthèse se trouve à l’adresse 
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes. 
 

https://revue-foi.chemin-neuf.org/
https://revue-foi.chemin-neuf.org/
http://www.youtube.com/watch?v=NdRSfnYqrEw&t=897s
http://www.youtube.com/watch?v=NdRSfnYqrEw&t=897s
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes


5 

I – Appris en chemin…  

A. Introduction 
La double page suivante présente une carte symbolique de la traversée d’une 
épreuve. Commençons par quelques mots pour situer sur cette carte le 
chapitre qui s’ouvre. Notre héros (c’est-à-dire moi-même) : 

 a dû abdiquer devant des événements douloureux, non sans avoir lutté 
longtemps ; 

 est, de ce fait, tombé de son illusion de toute puissance ; 

 s’est abandonné, se laissant dériver, à demi-conscient ; 

 s’est échoué un peu plus loin, a peu à peu repris ses esprits… 
Nous le retrouvons, à l’orée de ce chapitre, alors qu’il se redresse et 
commence une longue marche, au cours de laquelle il passera en revue les 
nombreux apprentissages de son aventure.  
 
Je n’étais pas du bois dont on fait de bons malades : stoïques, résilients, 
pragmatiques, optimistes. Du coup, j’ai beaucoup appris ! Ce sont ces 
apprentissages que je vous livre dans ce chapitre.  
 
Il est possible qu’à travers ces lignes, je renvoie l’image d’un sage apaisé 
(limite arrogant ? J’espère pas !). C’est seulement que j’ai 
voulu transmettre des messages clairs et aboutis plutôt que 
des hésitations incertaines. Mais dans la réalité, 
l’apprentissage est sans cesse à reprendre, et je reviens 
convoquer mes écrits à chaque fois qu’une brise de 
contrariété me fait chanceler. Parfois l’impression de 
tourner en rond… Mais, on progresse peu à peu, non ? 
Alors, une sorte de spirale ? J’ajouterais l’image d’un feu 
représentant nos combats intérieurs. Passant 
périodiquement à la verticale du brasier, peut-être 
pouvons-nous espérer – voire constater – que les flammes 
nous brûlent un peu moins ?  
 
Dans ce chapitre, la foi chrétienne est très présente. C’est que… elle fait partie 
de l’aventure ! Il me semble que l’ensemble reste lisible par un non croyant. 
Dans le deuxième chapitre, la foi se fait plus discrète…  
 



6   



7   



8 

B. Le paradoxe fondamental 

1. Le paradoxe de l’Evangile  
Il faut commencer par parler du paradoxe, car c’est bien de cela que procède 
tout ce qui suit. Christiane Singer déplore : « C’est le nerf du réel, le 
paradoxe ! C’est ce que nous avons le plus de mal à ressentir dans notre 
imaginaire collectif. Dans cette société technique, industrialisée, nous n’avons 
pas d’antenne pour percevoir le paradoxal de l’existence... Cette dimension, 
on n’y comprend plus rien ». Essayons quand même ! Pour se mettre dans 
l’ambiance, quelques phrases tirées de la Bible, qui relèvent toutes, à leur 
manière, d’un esprit de paradoxe : 

 Mt 11,25 : « Jésus prit la parole et dit : "Père, Seigneur du ciel et de la 
terre, je proclame ta louange : ce que tu as caché aux sages et aux savants, 
tu l’as révélé aux tout-petits" » ; 

 1 Co 1,18-25 : « Le langage de la croix est folie pour ceux qui vont à leur 
perte, mais pour ceux qui vont vers leur salut, il est puissance de Dieu. 
L’Écriture dit en effet : Je mènerai à sa perte la sagesse des sages, et 
l’intelligence des intelligents, je la rejetterai. […] Le monde, avec toute sa 
sagesse, n’a pas su reconnaître Dieu » ; 

 1 Co 1,27-28 : « Ce qu’il y a de fou dans le monde, voilà ce que Dieu a 
choisi, pour couvrir de confusion les sages ; ce qu’il y a de faible dans le 
monde, voilà ce que Dieu a choisi, pour couvrir de confusion ce qui est 
fort ; ce qui est d’origine modeste, méprisé dans le monde, ce qui n’est 
pas, voilà ce que Dieu a choisi, pour réduire à rien ce qui est » ; 

 Mt 5,44 : « Aimez vos ennemis, et priez pour ceux qui vous persécutent » ; 

 Ph 2,7-9 : « Le Christ s’est anéanti jusqu’à la mort sur la croix, c’est 
pourquoi Dieu l’a exalté » ; 

 Mt 5,4 : « Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés » ; 
 
Bref, comme il est écrit dans {SR}, « Dans ce royaume, tout était à l’envers : 
les derniers sont les premiers, les pauvres sont bénis ». Des Béatitudes à 
Nicodème, de Noël (une étable pour le fils de Dieu) à Pâques (une croix pour 
le fils de Dieu), l’Evangile est essentiellement un énorme paradoxe qui 
« secoue » la raison du monde ! 
Et d’emblée, on entrevoit une résonnance entre le paradoxe de l’Evangile et 
ce que révèle l’expérience de la vulnérabilité. Poursuivons l’exploration…  

2. La fêlure et la lumière 
Dans toute cette matière paradoxale, focalisons-nous sur ce qui entremêle les 
ténèbres et la lumière, la lutte et la grâce, la vulnérabilité et la fécondité…  

https://www.aelf.org/bible/Mt/5


9 

De partout et de tous temps, l’idée que la traversée d’une épreuve est 
féconde semble faire consensus :  

 Léon Bloy : « L’homme a des endroits de son pauvre cœur qui n’existent 
pas encore et où la douleur entre afin qu’ils soient » ; 

 Confucius : « On a deux vies. La deuxième commence quand on réalise 
qu'on n'en a qu'une » ; 

 {DE} : « C’est souvent un mal être qui va faire obliquer notre chemin, vers 
une direction qui répondra davantage à notre appel. Je plains les 
personnes qui n’ont ni maladie, ni crise, ni difficulté parce qu’elles flottent 
à la surface des choses. […] Cela est irrecevable par quelqu’un qui est dans 
l’intensité de la confrontation avec la souffrance. Mais par la suite, quand 
on cesse d’être totalement identifié à la souffrance, cette autre dimension 
s’introduit » ; 

 Simone Weil : « La vie les vend chers, les progrès qu’elle fait faire ! » ; 

 Henry David Thoreau : « Il faut être perdu, il faut avoir perdu le monde, 
pour se trouver soi-même » ; 

 Pape François (03-12-2022, Journée internationale des personnes 
handicapées) : « Sans vulnérabilité, sans limites, sans obstacles à 
surmonter, il n’y aurait pas de véritable humanité » ; 

 {PH} : « Comme le noyau du fruit doit se briser pour offrir son cœur au 
soleil, ainsi devez-vous connaître la douleur » ; 

 {PH} : « Plus la tristesse creusera profond dans votre être, plus vous 
pourrez contenir de joie » ; 

 Léonard Cohen : « Il y a une fissure dans toute chose c'est ainsi qu'entre la 
lumière » ; 

 Elisabeth de la Trinité (citée dans {FG}) : « Si tu savais combien la 
souffrance est nécessaire pour faire l’œuvre de Dieu dans l’âme » ; 

 {FG} : « La souffrance humaine constitue presque le huitième sacrement : 
elle bouleverse les consciences davantage que le meilleur sermon » ; 

 Mauriac (cité dans {FG}) : « Le choix ne nous est pas laissé de la croix 
particulière qui nous est destinée […]. Elle émerge peu à peu de la brume 
des passions. La voici tout à coup telle que nous n’osions la nommer. Il 
nous reste de nous y étendre avec amour » ; 

 {PO} : « Les sources de la puissance divine jaillissent précisément au milieu 
de la faiblesse humaine » ; 

 Boris Cyrulnik : « Quiconque a côtoyé la mort est condamné à la poésie » ; 

 Goethe (Selige Sehnsucht – (Bienheureuse nostalgie))  
« Et tant que tu n’as pas cela, ces simples mots : « meurs et deviens », 
Tu n’es qu’un hôte sans éclat sur cette terre de chagrin ». 

 



10 

A : lumière connue du monde 
B : ténèbres (souvent) à      
      traverser 
C : lumière de l’Essentiel 

Le coup dont tu te plains t'a préservé peut-être, 
Enfant ; car c'est par là que ton cœur s'est ouvert. 
L'homme est un apprenti, la douleur est son maître, 
Et nul ne se connaît tant qu'il n'a pas souffert. 
C'est une dure loi, mais une loi suprême, 
Vieille comme le monde et la fatalité, 
Qu'il nous faut du malheur recevoir le baptême, 
Et qu'à ce triste prix tout doit être acheté. 
Les moissons pour mûrir ont besoin de rosée ; 
Pour vivre et pour sentir l'homme a besoin des pleurs ; 
La joie a pour symbole une plante brisée, 
Humide encor de pluie et couverte de fleurs. 

 La nuit d'octobre (Alfred de Musset) 
 

 

 

 

 

 

 

 
Restent trois petites choses à dire sur 
le rapport entre la fêlure et la 
lumière :  

 ce n’est pas la fêlure en elle-même 
qui importe. Il ne s’agit pas 
o de virer doloriste/ masochiste : 

valoriser ce que permet la 
souffrance (① : accéder à 
l’Essentiel) ne revient pas à 
valoriser la souffrance ;  

o de vénérer l’échec1, mais bien 
d’aller vers l’articulation 
« humilité-force » de l’Evangile 
(on en reparle plus loin2). 

 Peut-on faire sans fêlure ?  
o La souffrance n’est pas un 

passage obligé pour faire de telles découvertes ②.  
o Cela pourrait d’ailleurs être une interprétation du « Heureux celui qui 

croit sans avoir vu » du Christ (Jn 20,29) : heureux celui qui saura 
percevoir toute la profondeur de son humanité sans avoir connu la 
souffrance.  

 Parfois, la fêlure est stérile… ③ Emile Marolleau3, au sujet de la traversée 
de la fêlure : « Certains "traversent le mur", mais d’autres restent derrière 

                                                           
1
 cf. chapitre « II – E.5.a - Se glorifier en tant que vulnérables ??? Nan ! » 

2
 cf. chapitre « II – D.3.b - La position forte : 100 % vulnérable » 



11 

Lorsqu’au déclin du jour, assis sur la bruyère, 
Avec un vieil ami tu bois en liberté, 
Dis-moi, d’aussi bon cœur lèverais-tu ton verre, 
Si tu n’avais senti le prix de la gaîté ? 
Aimerais-tu les fleurs, les prés et la verdure, 
Les sonnets de Pétrarque et le chant des oiseaux, 
Michel-Ange et les arts, Shakespeare et la nature, 
Si tu n’y retrouvais quelques anciens sanglots ? 
Comprendrais-tu des cieux l’ineffable harmonie, 
Le silence des nuits, le murmure des flots, 
Si quelque part là-bas la fièvre et l’insomnie 
Ne t’avaient fait songer à l’éternel repos ? 

le mur. Pourquoi eux restent dans l’angoisse, dans quelque chose de lourd 
à porter, je ne sais pas ». Mystérieusement, oui, pour certains, la fêlure 
initiale ne se solde par rien : voire par l’irruption d’autres fêlures qui 
amènent toujours plus loin dans la souffrance… Mystère… Prière…  

3. Peine et joie sont consubstantielles 
Il y a un tel lien entre fêlure et lumière que de nombreux chercheurs de vérité 
en sont venus à les voir comme les deux rives d’un même fleuve. Quelques 
précieuses pensées à ce sujet :  

 {DE} : « Les deux visages du Janus de toute chose : l’obscurité/la lumière, la 
maladie/la santé, les larmes/le rire… Quand tous ces opposés apparaissent 
comme les deux visages d’une même unité. C’est l’éveil ! Tout est le visage 
voilé d’une unité intangible ; là, nous sommes tout près du réel, où tout ce 
qui est séparé est dans cette unité première de la création » ; 

 Etty Hillesum : « La vie et la mort, la souffrance et la joie, les ampoules des 
pieds meurtris, le jasmin derrière la maison, les persécutions, les atrocités 
sans nombre, tout, tout est en moi et forme un ensemble puissant, je 
l'accepte comme une totalité indivisible » ; 

 {IS} : « La double valence d’une vulnérabilité négative et positive renvoie à 
tous les grands symboles de l’humanité, comme l’eau qui fait vivre et qui 
noie, ou le feu qui réchauffe et qui brûle » ;  

 La nuit d'octobre (Alfred de Musset) (la suite !      ) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Le paradoxe, c’est la matrice des apprentissages qui suivent. Maintenant qu’il 
est posé au centre, voyons les apprentissages proprement dits. Ils sont au 
nombre de cinq. Le premier ? « Les grâces de la limite »…  

                                                                                                                                            
3 cf. documentaire Sur un fil de soie (Printemps des fragilités 2021, à Nantes) 



12 

C. Les grâces de la limite 

1. La grande porte et la porte étroite 
Mt 7,13-14 : « Elle est grande, la porte, il est large, le 
chemin qui conduit à la perdition ; et ils sont nombreux, 
ceux qui s’y engagent. Mais elle est étroite, la porte, il 
est resserré, le chemin qui conduit à la vie ; et ils sont 
peu nombreux, ceux qui le trouvent ». 
Et si, justement, la fêlure était l’ingrédient souvent nécessaire pour parcourir 
l’inconfortable chemin vers la porte étroite dont parle l’Evangile ?  

 le large chemin qui mène à la grande porte est confortable, si bien qu’il est 
difficile d’opter pour le chemin resserré avec la seule force de la volonté ; 

 la fêlure, rendant inconfortable ou inaccessible le large chemin, lui fait 
perdre son attrait. On est alors libre de regarder en face le paradoxe des 
béatitudes, et de l’embrasser pleinement.  

2. Quitter la grande au profit de l’étroite  
Notre monde moderne occidental semble avoir transformé le chemin de la 
grande porte en une autoroute ! Sans nécessairement en avoir conscience 
(Péguy disait : « Nous sommes tous des modernes »), tout nous porte à 
l’emprunter :  

 son confort lisse, sa sécurité optimale, l’ivresse de la vitesse, l’occasion 
qu’elle nous offre de nous sentir puissants ; 

 l’envie de se mesurer aux autres, dans une course égotique effrénée. 
Tous ne gagnent pas la course, mais, magnanime, l’autoroute laisse une place 
à chacun : 

 les forts, qui jouissent du prestige de la file de gauche, 

 les moins forts,  
o cantonnés à la file de droite un peu trop encombrée,  
o mais obnubilés par le rêve d’accéder un jour à la file de gauche. 

 
Lorsque l’accident survient, mettant ma voiture hors service, je ne PEUX PLUS 
rester dans la course. Depuis la bande d’arrêt d’urgence, le volant dans les 
mains comme un Bourvil déconfit, j’accuse le coup… 
Tout bascule quand mon regard envieux tourné vers l’impeccable asphalte se 
change en regard curieux vers la campagne environnante.  
C’est ça : fermant l’accès à l’autoroute, la fêlure :  

 offre la grâce de la limite, en posant une saine impossibilité,  

 extrait du « monde », cantonnant à un quotidien autre, 

 et… oriente vers la porte étroite.  



13 

I. Décentré du monde, on goûte au spirituel 
    C'est finalement un mécanisme très logique, pragmatique, même, sous son 
apparence mystique :  

 nous sommes composés d'un corps physique et d'un corps spirituel, qui 
alimentent notre corps psychique ;  

 en bonne santé, le corps physique donne satisfaction et nourrit en 
contentement le corps psychique (il ne ressent pas de douleurs, il permet 
de réaliser des œuvres qui apportent satisfaction et reconnaissance) ;  

 lorsque le corps physique dysfonctionne, c'est tout naturellement que 
nous partons en quête d'une autre nourriture, et souvent, c’est le corps 
spirituel que nous sollicitons.  

3. En être réduit à l’Essentiel  
Être sorti de route est finalement une grâce, car :  

 c’est du périssable, du futile, du temporel dont l’automobiliste accidenté 
est détourné :  
o Jc 5,2-3 : « Vos richesses sont pourries, vos vêtements sont mangés des 

mites, votre or et votre argent sont rouillés » ; 

 c’est à l’Essentiel que le désormais piéton est contraint : 
o 2 Co 4,16 : « même si en nous l’homme extérieur va vers sa ruine, 

l’homme intérieur se renouvelle de jour en jour » ; 
o Sg 7,1-16 : « j’ai prié, et le discernement m’a été donné. J’ai supplié, et 

l’esprit de la Sagesse est venu en moi. […] Plus que la santé et la 
beauté, je l’ai aimée ; je l’ai choisie de préférence à la lumière, parce 
que sa clarté ne s’éteint pas » ; 

 
La sortie de route révèle ce qui échappait à la perception de l’automobiliste, 
comme l’exprime crûment Pierre Lyonnet (Ecrits spirituels) : « Mon amour est 
un ridicule semblant d’amour, et le plus ridicule, le plus humiliant, c’est qu’il y 
a des moments où j’en suis satisfait. Peu à peu, la maladie me fait descendre 
au fond de ma misère. Ce que je croyais autrefois de la vertu n’était que de la 
bonne santé, et ce contentement intérieur que je prenais pour la paix divine 
n’était peut-être que la satisfaction d’un homme comblé. Je portais en moi un 
égoïsme inconscient. Ce terrible révélateur qu’est la maladie, en attaquant et 
en usant, a fait en moi apparaître un dessin si clair que je ne puis hélas m’y 
tromper : j’ai devant moi mon égoïsme, et tout le reste, tout ce que je croyais 
être ma charité, est parti au lavage ». 
 
  



14 

Dans {RC}, c’est sur le terrain de la pratique religieuse que Stuart Murray 
creuse cette voie de la limite qui amène à l’Essentiel :  

 « La richesse et la sécurité peuvent empêcher la croissance spirituelle » ;  

 « Il est beaucoup plus facile de prier en prison qu'à l'extérieur » ; 

 « La crainte de la torture et de l'exécution, la faim et la soif faisait naître 
une prière fervente et désespérée et un sentiment de proximité de Dieu » ;  

 « Des pasteurs payés par l'État et vivant dans le confort peuvent-ils 
véritablement discerner et prêcher la Parole de Dieu ? » ;  

 « Des niveaux de vie plus bas et une sécurité réduite pourraient-ils 
contribuer au moins autant à une vraie croissance spirituelle que d'écouter 
des sermons et de participer à des célébrations ? ». 

 
C’est édifiant comme Olivier Turbat, lorsqu’il était valide, noircissait des pages 
et des pages de lamentations face à son incapacité à cesser de cultiver son 
orgueil, sa maîtrise, sa puissance, son culte de l’image. Sa volonté ne suffisait 
pas à convertir son âme ({FG} : « Je suis radicalement incapable de vivre cette 
étape de conversion »). Et puis, d’un coup, un AVC l’a « guéri » ! Préface de 
{FG} : « Le handicap devient l’occasion de réaliser encore plus radicalement 
l’offrande à laquelle il aspire depuis le début de sa vie spirituelle : ne pas 
résister, capituler, prononcer, avec l’aide de la grâce, son "oui" à Dieu ». 
 
Cette notion de limite qui libère est également abordée dans {IS} : « La 
vulnérabilité n’est plus un vis-à-vis de la liberté, mais une propriété de celle-ci. 
Elle ne s’oppose donc plus à elle comme la passivité à l’activité, mais elle la 
qualifie du dedans […]. Plus positivement encore, on pourrait dire qu’elle est 
la vraie liberté, car elle coupe de la dangereuse valorisation de l’ego. Celui qui 
ne peut que prier est absolument libre ».  
 
Un petit frère de la Communauté de l’Agneau parle sobrement de déception : 
« Je crois que souvent, ce qui nous pousse dans cette immersion d’amour 
qu’est Dieu, c’est la déception. La déception par rapport à la joie de ce 
monde, la déception des choses dans lesquelles on avait mis notre cœur. 
Grâce à cette déception, on passe ailleurs et on est poussé dans la réalité de 
cet Amour qui est tout autre. Cette déception peut venir par nos misères, 
souvent par nos péchés, ou par d’autres évènements. Saint François, après 
une maladie, lui qui était quelqu’un de très joyeux et qui aimait beaucoup la 
nature, est sorti dehors, plein de joie de revoir les couleurs, la nature, la 
lumière et il a senti un vide car il ne recevait plus la vie qu’il espérait recevoir. 
Il s’est alors dit : "ô créatures ! Étant donné que vous ne pouvez pas me 
donner ce que seul le Créateur peut me donner, je me tourne à présent vers 



15 

le Créateur". Je pense que chacun de nous connaît ce lieu de déception. Cela 
peut être à différents niveaux et souvent quand on pense que tout est fini, 
c’est à ce moment-là que tout commence ».  
 
Dans Mounier et sa génération (Paulette Mounier-Leclerc), les paroles du 
philosophe Emmanuel Mounier évoquent la communion à la souffrance :  

 « Je suis heureux d’être d’une famille modeste. Je suis heureux d’avoir eu 
une carrière oscillante. […] Je remercie d’avoir souffert quand il était 
temps. […] Il y a encore que la souffrance pour vous réconcilier avec les 
choses et avec la vie elle-même ». 

 « Je ne rayerais rien maintenant que je sais tout ce qu’on retire de 
communier à la souffrance ».  

 
Et pour compléter cet inventaire, Marie-Jo Thiel décrit cette limite-qui amène-
à-soi dans le développement de l’enfant – {FV} : « Selon Winnicott, quand on 
vient au monde on est dans un sentiment d'omnipotence. La maman répond 
au doigt et à l'œil à son petit bébé. […] Donc cet enfant pense qu'il peut tout. 
Et puis la maman s’éloigne peu à peu. Au bout d'un moment l'enfant 
comprend qu’il faut renoncer à cette omnipotence. Il est frustré, barré dans 
son désir et finalement, ce renoncement à être « tout » lui permet d'être lui-
même de se tourner vers l'extérieur. Il devient un être humain singulier en 
relation et donc vulnérable ». 
 
Dans {CR}, Marie-Laure Choplin résume tout cela à merveille :  

 « L'essentiel s'érige dans la déconstruction : nos champs de ruines sont à 
Dieu un palais ».  

 « La colère, le désespoir, l'amertume, le chagrin, la peur, la fatigue, le 
découragement... Tout cela est un bon départ ».  

 « C'est parfois l'épuisement qui nous fait déposer d'un coup le fardeau de 
nos refus ». 

  



16 

II. La porte de l’infini en soi 
    Jn 3,3-5 : « A moins de naître d’en haut, nul ne peut voir le Royaume de 
Dieu […] à moins de naître d’eau et d’Esprit, nul ne peut entrer dans le 
Royaume de Dieu. ».  
A cette invitation,  

 qui prend toute une vie (et encore…) ; 

 oubliée par le monde et que j’oublierais aussi si j’étais valide ; 

 la maladie m’atèle chaque matin ; non parce qu’elle la rend directement 
attrayante, mais parce qu’elle prive des circuits de récompense du monde. 

Déchirement, d’abord, puis, tout doucement, l’âme se rappelle qu’elle est 
faite pour l’eau et l’esprit et qu’elle se sent bien à son contact. Elle apprend 
à connaître l'essence de l'Essentiel !  
Oui, c’est ça : la vulnérabilité ouvre la porte vers l’infini en moi.  

4. La joie ressentie 
Ce qui est merveilleux, c’est ce qui se dévoile au cœur de celui qui goûte à la 
nourriture spirituelle de la petite porte. Ce qu’on pensait être une nourriture 
de substitution, se révèle, avec le temps, une savoureuse vérité. Ça résonne 
avec notre être profond, et ça le dilate4 !  
 
On dirait bien que différents aspects de la fêlure (pauvreté financière, 
problèmes de santé, etc.) ouvrent à différents aspects de l’Essentiel, suivant 
un certain nombre de grands principes :  

 la confiscation de faux-bonheurs en dévoile de plus vrais5,  

 le délitement des points d’appui terrestres oriente vers un socle 
indéfectible6, 

 le déchirement du moi égotique dévoile la personne et ouvre à la relation7, 

 le renoncement à un niveau d’exigence élevé rend reconnaissant pour 
chaque cadeau reçu8,  

 le peu inspire l’intense9,  

 etc.  

                                                           
4
 cf. encart « XVI - Vivre une grâce que le monde ne connaît pas » 

5
 cf. « C.3 - En être réduit à l’Essentiel », dans ce chapitre 

6
 cf. « D.2.a - Roc pour fonder sa vie », dans ce chapitre 

7
 cf. « E - La substance de mon être », dans ce chapitre 

8
 cf. « F.2 - Changer de référentiel : tout compte en positif », dans ce chapitre 

9
 cf. « G.4 - Sobriété et conscience », dans ce chapitre 



17 

5. Fuir le monde ? 
Il n’est pas inutile de rappeler que ce n’est pas la souffrance qui est 
recherchée ({FG} : « Ce n’est pas la souffrance qui m’attire : c’est cette 
intimité avec Jésus, cette douceur de sa présence que je ne trouve nulle part 
ailleurs que dans la souffrance acceptée et vécue avec lui »). 
Cependant, si cette douceur ne se trouve nulle part ailleurs, ne risque-t-on 
pas d’en arriver à un recroquevillement dans le monde spirituel où tout est 
grâce ? 
Bon, il ne faut pas se leurrer non plus : « tout est grâce », c’est vite dit ! Tout 
n’est pas si grâce que ça. Les luttes sont fréquentes et intenses… Le monde 
spirituel non plus n’est pas de tout repos ! 
Et puis, je suis aussi un corps, et puisque ce corps est la spécificité de mon 
passage sur Terre, il est bon que je lui accorde sa place. Alors, je garde, côté 
corps, la conscience des choses terrestres : l’inconfort, souvent, et le bien-
être, parfois ; le froid, le doux et le trop chaud, la mélodie et le vacarme…  



18 

D. Un nouveau point fixe 

1. Vulnérable : la foi est nécessaire !  
Quelle joie, quand même, de connaître Dieu ! Pour toutes les raisons listées 
ici, pour toutes les autres de ce livre, pour celles que je n’évoque pas et pour 
les innombrables que je ne connais pas… Depuis ma vulnérabilité, vraiment, je 
ne sais pas bien comment je ferais si je ne Le connaissais pas…  
Je devine ce que peut penser un athée en lisant la phrase qui précède : voyant 
Dieu si vital à la personne vulnérable, il en vient à se dire que Dieu est la 
béquille des faibles, un ersatz qui supplée l’intérieur défaillant. Mais c’est tout 
l’inverse ! Dieu est nos os, et ce sont les appuis du monde (les appuis 
technologiques, le divertissement, etc.) qui sont les béquilles, les artefacts, les 
artifices. 
Vital, oui, mais attention, qu’on me comprenne bien : on en a vu vriller parce 
qu’ils ont confondu nécessaire et suffisant ! Dieu n’est qu’un des sommets du 
tétraèdre « moi, les autres, la nature et Dieu », et chaque sommet mérite son 
attention… 
Dernière remarque : je parle ici de Dieu tel que je le connais, selon 
l’inspiration chrétienne. Je n’ai pas l’intention de limiter le divin à l’expérience 
que j’en ai et je reconnais bien volontiers que d’autres religions, spiritualités 
et sagesses mènent à d’autres précieuses facettes du mystère divin.  
Mais décrivons sans attendre ce fameux point fixe. On déclinera les 
conséquences de la conscience de ce point fixe dans quatre domaines : l’être, 
l’action, la fécondité et l’avenir.  

2. L’être : la divine libération de l’abandon 

a) Roc pour fonder sa vie 
On peut avoir envie de se constituer une base solide, qui nous serve de 
rempart dans les tempêtes : une bonne santé, une situation professionnelle 
stable, des liens familiaux et amicaux forts, etc. C’est très bien, mais 
n’oublions pas que rien n’est acquis. Rien n'est sous notre entier contrôle. 
Rien n'est établi pour toujours. Tout est fragile et précaire.  
Jc 4,13-15 : « Vous autres, maintenant, vous dites : "Aujourd’hui ou demain 
nous irons dans telle ou telle ville, nous y passerons l’année, nous ferons du 
commerce et nous gagnerons de l’argent", alors que vous ne savez même pas 
ce que sera votre vie demain ! Vous n’êtes qu’un peu de brume, qui paraît un 
instant puis disparaît. Vous devriez dire au contraire : "Si le Seigneur le veut 
bien, nous serons en vie et nous ferons ceci ou cela". » 



19 

Il n’y a qu’un seul roc qui soit infaillible : Dieu. Toutes les choses de ma vie 
peuvent bien passer (et elles passeront) ; le monde peut bien passer (et il 
passera), il restera Dieu. De là, il n’y a plus besoin de s’évertuer à conserver 
toutes ces choses terrestre, et la peur de les perdre peut s’éclipser. « Que rien 
ne te trouble, que rien ne t’effraie […] : Dieu seul suffit », nous conseille sainte 
Thérèse d’Avila.  

b) Cours conjoncturel et cours supérieur 
Non pas que Dieu garantisse d’avoir tout le reste10 : plutôt que Dieu relativise 
tout le reste ! Cécilia Dutter, parlant d’Etty Hillsum, exprime très bien cela – 
{EH} : « Elle a conscience que le cours conjoncturel, c’est une chose, mais qu’il 
y a un cours supérieur des choses, qu’elle appelle Dieu. Elle se place au-dessus 
de la conjoncture épouvantable qu’on lui fait vivre et elle sent que, dans ce 
non sens, il existe un sens supérieur ».  
 
Pendant ma dépression, alors que j’avais le sentiment d’avoir des choses à 
exprimer, j’étais incapable de penser ni d’écrire. J’étais incapable d’aller 
devant des élèves pour leur parler d’écologie intégrale, alors que j’avais 
ressenti un appel à le faire. Ma plus grande peur était de ne jamais pouvoir 
mettre en œuvre ce que je percevais comme ma vocation. Je conditionnais la 
réussite de ma vie à ma capacité à faire. Et puis, j’ai pris conscience du cours 
supérieur. J’ai compris qu’il primait sur le cours conjoncturel de ma vie. Et 
alors, j’ai pu m’abandonner, me déposséder de mon œuvre (comme dans 
Sagesse d’un pauvre (Eloi Leclerc), saint François brûle son travail : « L’homme 
n’est grand que lorsqu’il s’élève au-dessus de son œuvre pour ne plus voir que 
Dieu » ou Abraham s’apprêtant à sacrifier son fils). Alors, ayant désamorcé ma 
plus grande peur, j’étais devenu libre ! Je savais que ce qui se présentait à moi 
quand mes certitudes humaines se dérobaient sous mes pieds n’étaient pas 
une chute dans le néant, mais la substance même de Dieu. 
Le « cours conjoncturel » de ma vie n’est pas devenu miraculeusement 
féérique : c’est toujours chaotique, éprouvant et frustrant… Et parfois, mes 
yeux ne savent voir que cela. Mais… quand le « cours supérieur » se rappelle à 
mon cœur, c’est doux ! 
                                                           
10

 cf. « F.6 - Quand la prière de demande dérape », dans ce chapitre 



20 

Voilà peut être le « joug facile à porter » que propose Jésus ? Mt 11,28-30 : 
« Venez à moi, vous tous qui peinez sous le poids du fardeau, et moi, je vous 
procurerai le repos. […]. Oui, mon joug est facile à porter, et mon fardeau, 
léger ». Le joug du Christ serait le joug humain délesté des contingences 
terrestres ?  
 
Pour Etty Hillsum, le détachement va jusqu’à intégrer l’idée de la mort. Elle 
témoigne de l’élargissement de la vie qu’elle reçoit alors : « L'éventualité de la 
mort est intégrée à ma vie ; regarder la mort en face et l'accepter comme 
partie intégrante de la vie, c'est élargir cette vie. A l'inverse, sacrifier dès 
maintenant à la mort un morceau de cette vie, par peur de la mort et refus de 
l'accepter, c'est le meilleur moyen de ne garder qu'un pauvre petit bout de vie 
mutilée, méritant à peine le nom de vie. Cela semble un paradoxe : en 
excluant la mort de sa vie, on se prive d'une vie complète, et en l'accueillant 
on élargit et on enrichit sa vie ». 
 
Tout cela amène à une certaine équanimité en tout : se savoir aimé de Dieu, 
voilà qui suffit ! On retrouve ce même consentement détaché chez sainte 
Thérèse – {TH} : « Ah ! Si toutes les âmes faibles et imparfaites sentaient ce 
que sent la plus petite de toutes les âmes, l’âme de votre petite Thérèse, pas 
une seule ne désespérerait d’arriver au sommet de la montagne de l’amour, 
puisque Jésus ne demande pas de grandes actions, mais seulement l’abandon 
et la reconnaissance ». 
 
La langue anglaise propose un néologisme intéressant pour décrire cette 
équanimité : là où « hopeful » et « hopeless » nous font voyager 
perpétuellement entre l’optimisme et le désespoir, « hopefree » évoque le 
détachement et l’équanimité vis-à-vis de toute affaire terrestre. 

III. Libération : rien n’est grave ! 
    Quand je me connecte à plus grand que moi, que je détourne mon regard 
de mes soucis pour le regarder Lui, il me vient que rien sur terre n'est grave.  
Et ça n’est pas quelque chose de théorique : la joie vient effectivement 
colorer joyeusement des soucis très concrets de ma vie.  
C’est ça : ancré non plus sur le monde, ses succès et ses échecs, mais sur la vie 
en Dieu, plus rien n'est grave. Et alors, on peut être libre. Ha ! Cette 
libération !  
Et la libération se répand : à mesure que je viens dilater la parcelle de moi-
même qui est d’essence divine, je réclame les appuis terrestres avec moins 
d’agitation… 



21 

IV. Nager dans les flots de Dieu 

{CR} : « Déplions nos mains et laissons se défaire la corde qui nous suspend 
hors de la vie. Laissons-nous déposer au sol de la vie telle qu’elle est. Ce n’est 
pas dans le vide que nous allons tomber. Ce n’est pas dans la boue de la 
résignation. C’est dans l’infinie terre aimante de Dieu ». 
 
David (un ami inspiré !      ) : « La non-puissance est un abandon. C’est le doux 
abandon de nos attachements aux branches de nos vies, à nos volontés de 
fruits. La non-puissance c'est un pétale de cerisier qui, tombant dans le vide 
de sens, est emporté par une danse improvisée dont on ignore tout. On ne 
sait plus et qu'importe, on danse. On ne sait plus et tant mieux, on se laisse 
danser, ensemble. On dépose notre prétention à vouloir vivre, enfin ! On 
se laisse vivre ». 



22 

c) La portée mystique de l’instant de la libération 
Le cours supérieur, éternel, qui libéra Etty Hillsum de l’enfer qu’elle vivait, il 
est consubstantiel à la « petite flamme qui ne peut s'éteindre » dont parle 
Maurice Bellet. Il présente la libération qu’elle apporte, comme le fait décisif 
de l’expérience humaine :  

 {EB} : « C'est en bas que se fait le décisif. Prodigieuse découverte. Car c'est 
dans le lieu de ténèbre impénétrable que commence la primitive lumière. 
En deçà de tout, en amont de, l'imperceptible grâce qui fait que la 
destruction n'a pas triomphé » ; 

 {EB} : « Lorsque l'humain de l'humain émerge de la grande mort, 
prodigieuse naissance. C'est un genre d'hommes littéralement revenus de 
la mort ; ils y ont goûté ; elle les a transpercés ; quelque chose est advenu, 
qui est impérissable » ; 

 {EB} : Jusqu'à toucher ce point où, désormais, rien ne pourra plus défaire 
l'espérance. Rien n'aura plus le pouvoir de défaire l'homme, qui est né au 
milieu des terreurs de l'en-bas ». 

 
Ce que Bellet appelle l’ « en-bas » recouvre toutes les formes de souffrance 
que l’être humain peut endurer. Notamment, les angoisses existentielles, les 
blessures psychologiques, les addictions diverses, les haines ressenties, les 
solitudes pesantes, etc. Pour Bellet, il ne s’agit pas de sortir de l’ « en-bas », 
car l’en-bas est notre condition, mais d’y demeurer autrement – {EB} : « Ce 
que pourrait être une vie humaine délivrée, toute entière de lumière et 
d'amour, capable de bien plus fort que d'éliminer l'en-bas : de le traverser, le 
transmuer, en sorte que même l'horrible de notre condition devienne Verbe 
d'un passage prodigieux ». 
Ce demeurer autrement, Jésus lui-même nous en montre l’exemple – {EB} : 
« [Jésus], que tout désigne comme le juste, le sage, le prophète et même le 
roi, il descend dans l'en-bas, jusqu'au monstrueux avilissement, bafoué, 
couvert de crachat, couronné d'épines, crucifié entre deux bandits. Il devient 
l'un d'eux. Et pourtant quelque chose en lui est demeuré intact, inentamé, 
invulnérable ». 
 
  



23 

d) La traversée 
Emile Marolleau11 compare l’instant de libération à une traversée :  

 « On a peur d’approcher les limites de l’angoisse, de la mort, de 
l’isolement parce que c'est dangereux. On préfère fuir. On est comme 
devant un mur et on a l'impression qu'il vaut mieux contourner par la 
droite ou par la gauche…  

 Mais quand on est devant le mur souvent on n’a comme pas le choix : il 
faut rester là. Et quand on reste là, il arrive quelque chose de surprenant 
[…] : c'est comme si on faisait une traversée.  

 On arrive sur une autre rive, sur un ailleurs qui est une forme de liberté 
intérieure : les relations deviennent libres, l'échange avec l'autre devient 
gratuit, je ne suis plus en train de chercher à me battre pour mon 
existence ». 

 
Comme l’exprime {CR}, l’autre rive ne ressemble pas à ce qu’on imaginait… 
Mais ça n’est que mieux !     

 « Nous cherchions derrière notre fragilité une terre ferme et nous voilà 
déprotégés de tout, infiniment vulnérables. 

 Nous cherchions derrière notre impuissance la force de Dieu et voilà nos 
derniers pouvoirs défaits de toute sève.  

 Nous cherchions un cellier pour nos nourritures spirituelles et nous voilà 
plus pauvres qu'on ne croyait possible, et dans cette lumière toute 
richesse propre nous parait factice et nous encombre.  

 Notre manque est désormais le lieu de notre souffle.  

 Notre impuissance est désormais le lieu de notre amour.  

 Notre pauvreté est désormais le lieu de notre joie.  

 Toute la peine du monde et toute la joie, ensemble, merci ». 
 
Ce terme de traversée peut être trompeur. A la lumière de {BC}, on comprend 
que le chemin ne s’arrête pas une fois l’autre rive atteinte. On dirait même 
que c’est là que le chemin commence :  

 « J'étais vivant, et maintenant, je suis appelé à le devenir ». 

 « "Lève-toi ! Marche ! Debout !" Toutes ces injonctions dont vibre notre 
évangile ! "Mais je suis déjà debout ! - non, mets-toi encore debout dans 
ce que tu crois être debout !" De commencement en commencement, 
jusqu'au commencement qui n'a pas de fin ».  

 
 

                                                           
11

 cf. documentaire Sur un fil de soie 



24 

Cette traversée inspire une joie intense : 

 {EB} : « Quand on sort de l'enfer, le plus humble des petits oiseaux, un brin 
d'herbe, un caillou, c'est merveille, c'est beau à en pleurer. Goûter et tâter 
toute la joie des sens ! Le foisonnement des sèves et des sucs ! Vie, je 
t'adore ! » ; 

 la longue tirade de Philippe Noiret dans le film « Uranus », de Claude Berri, 
la décrit également très bien : 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A mi-chemin entre l’abandon de l’être et celui de l’action, ajoutons une 
dernière chose, qui fera office de transition vers le domaine suivant…  
Quand le renoncement devient consentement, il est plus consistant que 
l'accomplissement : 

 dans l'accomplissement, j'ai besoin de pouvoir faire, et encore de réussir, 
pour être heureux ; 

 dans le renoncement, je ne suis pas heureux car je ne peux pas faire ; 

 dans le consentement à l'impuissance, ma joie n'est plus conditionnée à la 
capacité à faire. Non pas qu’elle soit ailleurs : elle est partout ! Elle est de 
la nature-même de l'être se sachant inconditionnellement aimé.  

« Le débarquement avait déjà eu lieu, la guerre était presque finie, j’allais 
revoir mon fils prisonnier en Allemagne. C’était une belle nuit du mois 
d’août, […] j’étais couché dans mon lit […] ; la première vague est arrivée… 
Alors les murs vacillent, les carreaux tombent, la lumière s’éteint ! Une 
explosion plus proche, plus violente, arrache la maison, déchire les murs de 
la chambre sous une pluie de pierres et de gravats ! Moi je… Je reste 
recroquevillé, les deux mains agrippées aux bords du matelas, et puis, la 
vague passe, s’éloigne… […] 
Depuis, tous les soirs, tous les soirs, à onze heures et quart, c’est l’heure à 
laquelle le bombardement avait commencé, je suis saisi d’un affreux 
vertige […] : cette masse écrasante de noir, de négatif, de désespoir, de 
désolation, d’abandon, comme un mauvais rêve ! […] À travers mon 
sommeil, toute la nuit, jusqu’à mon réveil, jusqu’à la délivrance du matin. 
Et quand je rouvre les yeux, je retrouve enfin la Terre, je reviens dans la 
patrie des fleurs, des rivières et des hommes. […] Je suis comme le premier 
homme au matin du monde, dans le premier jardin ! Mon cœur se gonfle 
d’admiration, de joie, de reconnaissance ! Je pense aux forêts, aux bêtes, 
aux corolles, aux éléphants ! Aux bons éléphants ! Aux hommes. On ne 
peut rien penser de plus beau, de plus doux que les hommes. Leurs 
guerres, leurs camps de concentration, leurs œuvres de justice, moi, je les 
vois comme des espiègleries, des turbulences… »  
 



25 

3. L’action : une autre perspective 

a) L’efficacité selon le plan de Dieu 
Avec la maladie, l’énergie est souvent basse. Le premier ressenti est la 
frustration : « Puisque je n’ai plus d’énergie, je ne peux plus rien faire. Je ne 
sers plus à rien, je ne reçois plus de reconnaissance de mes proches ». Il est 
difficile de « dépasser la sensation d'inutilité de la souffrance qui consume la 
personne au plus profond d'elle-même et la fait se regarder comme un poids 
pour les autres » – {PO}. 
Le monde est boulimique d’une efficacité aveugle. Je le suis également. Ce 
sevrage forcé est une étape bénéfique pour moi (sauf si je me glorifie de vivre 
mon sevrage de manière efficace et performante, car alors, je ne suis plus en 
sevrage       !), car elle m’invite à regarder l’efficacité autrement. 
 
Ici, regarder la situation avec un œil nouveau consiste à se défocaliser des 
moyens pour s’intéresser à la fin. Quel est le sens de mon activité ?  

 je me rends compte que lorsque j’avais de l’énergie à profusion, je n’étais 
pas trop regardant sur l’utilisation que j’en faisais. À tel point que 
l’ « efficacité » finale de mes actions 
était souvent bien faible, tirant vers le 
futile ① ; 

 À l’inverse, si je mets la question du 
sens en premier, je peux orienter mes 
maigres énergies (la flèche est plus courte) au service de ce sens, pour une 
efficacité bien plus grande ②. 

 
Admettons… Mais il faut quand même bien avoir de l’énergie, non ?  
« Efficacité » est un de ces mots que le monde économique s’est approprié et 
a sali (c’est le cas d’autres mots : « valeur », « service », « fidélité », etc.), au 
point que nous le jugeons parfois suspect et aliénant : la capacité à abattre du 
travail. Pour cette efficacité-là, il faut effectivement 
de l’énergie.  
Or, ce n’est pas de cette « efficacité » dont je veux 
parler ici, mais d’une « efficacité » au sens spirituel 
du terme : la capacité à contribuer au projet de 
Dieu. Cette efficacité-ci est pleinement bonne.  
 
  



26 

Cette perspective chamboule la notion d’efficacité : contempler la nature 
peut devenir « efficace », par exemple, si cela contribue à faire grandir mon 
sentiment d’unité avec le reste de la 
Création.  
A tel point que nous en arrivons à un 
renversement de courbe : les activités qui 
demandent le moins d’énergie sont 
également celles qui contribuent le plus au 
projet de Dieu. Merveilleux : limité par un 
niveau d’énergie bas, je suis condamné au 
plus « efficace » ! 
 
Dans Lc 5,12-16 (« De grandes foules 
accouraient pour l’entendre et se faire guérir 
de leurs maladies. Mais lui se retirait dans les endroits déserts, et il priait »), 
on voit que Jésus lui-même a parfois préféré la prière à l’action (alors même 
que l’action en question – la prédication et la guérison des malades – était 
particulièrement louable !).  
 
On peut aussi citer sainte Thérèse qui, malgré sa grande faiblesse, et sans 
force d’action, trouve sa vocation – {TH} : « Je ne m'étais reconnue dans 
aucun des membres décrits par saint Paul. […] La Charité me donna la clef de 
ma vocation. […] Je compris que l’Église avait un Cœur, et que ce Cœur était 
brûlant d'amour. […] Alors dans l'excès de ma joie délirante, je me suis 
écriée : O Jésus, mon Amour... ma vocation, enfin je l'ai trouvée, ma vocation, 
c'est l'amour... ».  
 
Il me reste juste à prier pour que, si mon énergie venait à remonter, je 
conserve intacte ma volonté de donner du sens. Je serai aidé en cela : 
lorsqu’on a découvert la joie de servir Dieu, l’efficacité selon les principes du 
monde devient terne (… mouais… enfin, j’espère !). 
Difficile ici de ne pas citer ici un passage de {CR}, qui exprime magnifiquement 
cette tension : « Notre cœur si vite reprend son habit de pierre et remet son 
vieux chapeau. Il ramasse affolé ses affaires égarées et semble d'un coup y 
tenir plus que tout. […] Nous voilà de nouveau asphyxiant l'enfant Dieu du 
dedans avec nos statues en or mort. Acculés à prouver notre dignité, à 
chercher la fécondité au bout de notre puissance. Pourtant, le mensonge 
prend corps moins longtemps cette fois. Quelque chose en nous sait 
maintenant qu'aucun lieu n'est orphelin du Souffle. Quelque chose s'est 
ouvert ». 



27 

V. Allons, tout compte fait, c’est pas si mal 
    Le petit ruisseau de ma vie, que je longe en marchant lentement, a un débit 
dérisoire ; mais son eau est pure, car elle vient de la Source ; si bien que je 
peux la boire. Ma progression est lente, le long de mon chemin à peine tracé, 
mais il me semble que je m’élève. Autrefois, à bord d’une voiture rapide, je 
longeais des fleuves larges mais boueux, plus bas dans la vallée. Je n’avais pas 
le temps d’y boire, et si j’y avais bu, j’aurais vomi. Je parcourais en une heure 
une distance qui, désormais, est mon chemin d’une semaine, mais il me 
semble que je m’élevais bien peu…  

b) La pauvre veuve de l’Evangile 
L’image de la veuve de l’Evangile (Lc 21,1-4) peut atténuer bien des 
frustrations :  

 sur le plan terrestre, ses quelques piécettes ont dû être grandement 
inefficaces ;  

 pourtant, c’est son attitude qui est mise à l’honneur par Jésus.  
Alors, quand je me lamente de me voir si inefficace, quand je dois renoncer à 
aider, faute d’énergie, alors que je le désirerais tant, et qu’un passant fournit 
presque sans y penser l’aide que je voulais apporter (et que du coup, c’est lui 
qui en est remercié ! Grrr !), je pense au regard de Jésus sur cette veuve, qui 
rappelle que Dieu mesure l’efficacité bien plus selon l’intention d’amour que 
selon le résultat ({SR} : « On ne peut pas faire de grandes choses : juste de 
petites choses avec un grand amour. Ce qui importe, c’est la dose d’amour 
que tu mets dans ces actions »). 
Les petites intentions d’amour du quotidien sont comme des étoiles, que l’on 
ne perçoit pleinement que lorsque le soleil de la réussite social est couché. Et 
là, c’est beau ! 
Dans Incipit ou le commencement, Maurice Bellet parle magnifiquement de 
l’intention malgré les limites : « Si quelqu’un ne parvient pas à aimer, parce 
qu’il est noué dans sa détresse, seul, amer, affolé, reste du moins ceci : de 
désirer d’aimer. Et si même ce désir lui est inaccessible, […] reste encore qu’il 
peut désirer de désirer l’amour. Et il se peut que ce désir d’humilié, justement 
parce qu’il a perdu toute prétention, touche le cœur du cœur de la divine 
tendresse ». 

  



28 

Dieu avait besoin… 

 d’un père pour son peuple. Il choisit un vieillard. Alors Abraham se leva… 

 d’un porte-parole. Il choisit un timide qui bégayait. Alors Moïse se leva… 

 d’un chef pour conduire son peuple. Il choisit le plus petit, le plus faible. 
Alors David se leva… 

 d'un roc pour fonder son Église. Il choisit un renégat. Alors Pierre se leva… 

 d’un visage pour dire aux hommes son amour. Il choisit une prostituée. 
Ce fut Marie de Magdala…  

 d’un témoin pour crier son message. Il choisit un persécuteur. Ce fut Paul 
de Tarse… 

Jean-Baptiste Pham-Minh-Man, archevêque de Saigon 

4. La fécondité : là, on convoque le mystère ! 

a) Dieu passe par ma misère 
Dans l’Evangile de la multiplication des pains, les apôtres demandent à Jésus 
de renvoyer la foule rassemblée pour qu’elle aille trouver de quoi se nourrir, 
car l'endroit est désert. Et Jésus leur dit : « Donnez-leur vous-mêmes à 
manger » (Mt 14,16). Or les apôtres n'ont rien : seulement cinq pains et deux 
poissons... Un évêque (dont j’ai perdu le nom) propose le commentaire 
suivant : « Ainsi, on vous demandera une parole de vie, et vous n'aurez rien à 
donner étant dans la sécheresse, on vous demandera de la joie, alors que 
vous êtes dans la tristesse, on vous demandera un conseil, alors que vous-
mêmes avez besoin d'être guidés... en tout cela vous verrez que c'est le 
Seigneur qui multiplie ses grâces, et que votre ministère est de le laisser 
passer là où vous semblez vivre une impasse. Vous êtes au service de Celui qui 
donne toujours sa grâce... » 
De Moïse à Marthe Robin et de saint Paul à sainte Thérèse de Lisieux, Dieu 
confie souvent des missions à des personnes déficientes. Peut être parce que 
de par leurs limites, elles sont davantage enclines à se laisser traverser par 
plus Grand qu’elles ? Quoi qu’il en soit, cela permet d’offrir sa limite plutôt 
que de s’en lamenter, et c’est bon ! 



29 

b) Souffrance vécue en Christ et salut du monde 
Et pour parachever la digue spirituelle contre la sensation d’inutilité de la 
personne diminuée, voici une dernière pierre, qui, même si elle me parle 
moins, a bien sa place par ici ! Il s’agit de participer au salut du monde en 
offrant sa souffrance. {PO} :  

 « La souffrance, vécue avec Jésus, sert au salut des frères » ; 

 « "Prends ta croix et suis-moi" (Mc 8, 34). Viens avec moi. Prends part, 
avec ta souffrance, à cette œuvre du salut du monde, qui se réalise à 
travers ma souffrance, par le moyen de ma Croix ».  

Et comme charité bien ordonnée commence par soi-même, Benoit XVI 
promet au souffrant d’être le premier bénéficiaire, dans cette affaire : « Au 
fur et à mesure que tu embrasses ta croix en t'unissant spirituellement à ma 
Croix […], tu trouveras dans la souffrance la paix intérieure et même la joie 
spirituelle ».  

5. L’avenir : de l’espoir à l’espérance 
Sur le terrain des attentes, le mécanisme d’abandon à Dieu que nous venons 
de décrire se traduit par le passage de l’espoir à l’espérance : 

 {TI} : « L'espoir est une projection. Dans l'espoir, nous sommes encore 
préoccupés de nous-mêmes et habitons le monde ou regardons les autres 
en fonction de ce que nous voulons obtenir » ; 

 {TI} : « Dans l'espérance, je n'attends rien pour moi-même, mais je suis 
déjà exaucé, quelles que soient par ailleurs les insatisfactions que je peux 
éprouver dans les différents domaines de ma vie ». 

 
L’espérance n’est pas la passivité. Libéré de l’impératif de maîtrise des 
éléments, l’être d’espérance peut se consacrer pleinement au projet de Dieu, 
dont il se perçoit comme un simple contributeur : 

 {TI} : « Semblable à la petite fille dont parle Péguy, l’espérance est à la fois 
discrète et puissante. Sa puissance est inséparable de sa discrétion, de la 
manière douce mais efficace dont elle influence le monde » ; 

 {TI} : « L'espérance, née en dehors de toute attente, devient puissance 
transformatrice ». 

 
La notion de confiance est centrale – {TH} : « "Nous ne devons pas penser à ce 
qui peut nous arriver de douloureux dans l’avenir, car alors c’est manquer de 
confiance" : d’une manière ou d’une autre, le plan d’amour de Dieu se 
réalisera dans notre vie ».  

  



30 

E. La substance de mon être 

1. Le « moi » et le « soi » 

a) Passer du « moi » au « soi » 
Nous avons parlé plus haut de l’abandon. Ce que nous y avons dit était 
probablement très vrai, mais il n’est pas inutile d’enfoncer le clou. En 
descendant (avec le clou) dans les profondeurs de mon être (c’est une image, 
hein !), je constate que l’abandon en question vient transformer jusqu’à la 
substance de ce que je suis, en érigeant ce qui est peut-être la pierre la plus 
fondamentale de mon apprentissage d’être humain : passer du « moi » au 
« soi » ; « soi » dans lequel l’ego laisse sa place à plus grand que lui, et qui 
permet à « la vie de s’accomplir au-delà d’elle-même » – {BD}. 
Selon le dominicain Dominique Collin12, « perdre son "moi" en vue de gagner 
le "soi" qui est la vie vivante » est le cœur même du message de l’Evangile. 
Certaines phrases de l’Evangile évoquant cela sont vissées dans notre 
mémoire collective de chrétiens : 

 Jn 12,24 : « Si le grain de blé ne tombe en terre et ne meurt, il reste seul » ; 

 Mt 16,25 : « Celui qui veut sauver sa vie la perdra, mais qui perd sa vie à 
cause de moi la trouvera ». 

Le « moi » étant retors, c’est le genre d’apprentissage qui me fait comprendre 
pourquoi la vie humaine compte habituellement plusieurs décennies !  

b) La « personne », cachée tout au fond 
« Moi », c’est moi, c’est entendu ; mais ce « soi » qui n’est pas moi, qui est-il ? 
A en croire ceux qui nous précèdent dans la sagesse, ce « soi » est davantage 
moi que « moi »     : il est le « moi » le plus profond. Il faut s’imaginer une 
poupée gigogne : 

 Nous connaissons tous notre « moi social », celui par lequel nous jouons le 
rôle qui correspond à l’attente sociale relative à notre poste, ou à la 
situation. C’est le théâtre du quotidien. Ce n’est pas un mal, mais nous 
sommes là bien loin de nous-mêmes. 

 Plus proche de notre réelle nature, il y a notre « personnalité ». Mes goûts, 
mon individualité, mes projets. C’est le lieu du coaching et du 
développement personnel. Il est valorisé, car il est souvent considéré 
comme le lieu du « vrai moi ». Pourtant, on peut encore creuser vers le 
cœur.  

                                                           
12 dans « Espérer l’impossible » (https://www.youtube.com/watch?v=JOae2Cut6to), 

conférence sur son livre Le Christianisme n'existe pas encore 

https://www.youtube.com/watch?v=JOae2Cut6to


31 

 Et nous trouvons alors la « personne ». C’est le « soi ». C’est 
l’être nu, l’être dévoilé par les épreuves vécues. Déjà 
évoquée par les philosophes grecs (Sophocle, Œdipe 
roi : « C'est quand je ne suis plus rien que je deviens 
vraiment un homme »), la « personne » fait irruption 
dans le christianisme avec le « Ecce homo »13 (« voici 
l’homme ») lancé par Pilate, voyant Jésus défiguré, 
anéanti. Souvent, le choix de la croix, instrument de mort, comme symbole 
des Chrétiens, suscite l’incompréhension. Pourtant, en tant que 
manifestation de ce niveau le plus intime de notre être, la croix vient 
rappeler, dans notre quotidien, le principe même de notre humanité.  

2. Le « soi » et le « toi » 
Lorsque « moi » devient « soi », on se doute bien que la vie relationnelle s’en 
trouve impactée : « moi »-« toi » et « soi »-« toi », ce n’est pas la même 
chose. 
Nous l’avons dit : il y a dans « soi » une ouverture au delà de soi. Finalement, 
cette ouverture est triple : 

 une ouverture à plus grand que soi, au divin, au transcendant, qui permet 
l’abandon en confiance ; 

 une ouverture au plus profond de soi, à la « personne », à l’immanent, qui 
dit l’incarnation ;  

 une ouverture à autre que soi, au fraternel, qui débouche sur le don. 
C’est ce troisième point que nous abordons ici… 

a) Du « je » fermé au « je-tu »  
La vision classique : nous sommes des entités distinctes, avec des interactions 
en périphérie de nous-mêmes : « je » et « tu » sont des entités autonomes.  
Mais {CV} propose une vision qui vient contester cette notion du « je » et du 
« tu » : « [le lien entre les compagnons] n’est plus extérieur à eux, comme de 
simples objets, mais la matière même de leurs sujets ». Le lien devient 
matière du « je » et matière du « tu », transformant ainsi sa nature14 ? A 

                                                           
13

 nous ne sommes pas très loin, ici, de la citation de Nietzsche proposée dans le 
chapitre « II – C.5.a - Validité : confort lénifiant » 
14

 bien sûr, comme en tout, il faut de la prudence lorsqu’on s’aventure sur ce terrain : 
à ouvrir ainsi les frontières, on s’expose à ce que des « tu » expansionnistes 
colonisent des « je » trop accueillants et pas assez vigilants. Mais la crainte des 
dérives ne doit pas empêcher d’aller vers notre réalisation – cf. {ML}, chapitre II.D – 
« Massage et charité » 



32 

l’instar de la dualité onde-particule de la lumière15, il y aurait une sorte de 
dualité onde-particule16 chez l’humain ?  
 
Les champignons sont merveilleux pour expliciter le paradoxe de la dualité 
onde-particule :  

 lorsque nous les voyons, depuis le dessus de la terre, ils sont des 
« particules » : leurs contours sont nets, ils sont séparés les uns des autres ; 

 dans la réalité, ces éléments 
aériens ne sont que les organes 
reproducteurs d’un même 
organisme sous-terrain : le 
mycélium (un peu comme les 
pommes pour un pommier). 

 
Plus concrètement ? Lorsque je perçois que ton avis me fait évoluer, ou que 
tes émotions m’impactent, une première porosité se fait jour… Mouais… Pas 
vraiment de quoi se défaire de la vision conventionnelle… Mais ma maladie 
m’a amené à poursuivre l’exploration :  

 si je dois bien consentir à voir les autres manger des croissants sous mon 
nez, autant que ça ne soit pas une souffrance ! Avec le temps, me réjouir du 
bonheur des autres est devenu une réalité. Et la joie de voir l’autre se 
régaler est devenue authentiquement mienne !  

 le « brouillard mental » qui m’affecte bien souvent fait que « je » est vide ; 
« je » ne ressent plus vraiment. Si je ne peux pas aller à la vie par « je », je 
prends conscience que « tu » est un espace où « je » peut trouver un 
chemin pour concrétiser son désir de vie : en offrant une joie ou en rendant 
service, je sais que « je » génère du bonheur à « tu », et, même si je ne 
ressens guère à cause du brouillard mental, il y a quelque chose de joyeux 
là-dedans. De même qu’il faut l’absence du soleil pour voir les étoiles, 
l’éclipse de son propre « je » donne à ressentir le « tu » qui est dans « je ». 

 lorsque je ne me suffis pas à moi-même et que je me résous à dire à un 
proche : « j’ai besoin de toi », je vois que je lui offre la possibilité de donner, 
et la relation devient plus dense, plus solide, plus ancrée : le lien devient, 
lui-même, matière du « je » et du « tu » ! 

                                                           
15

 certaines expériences scientifiques démontrent le caractère ondulatoire (donc 
immatériel) de la lumière, tandis que d’autres indiquent qu’elle est constituée de 
particules matérielles distinctes (les fameux photons) 
16

 cf. {ML}, chapitre I.F – « Chemins pour composer avec notre statut de mortel » 



33 

b) Se donner par amour 
Le dernier développement du paragraphe précédent, et son « j’ai besoin de 
toi », est inconfortable : on n’aime pas la limite, car elle réduit nos libertés. 
C’est comme être dans un lieu exigu, alors qu’on est épris de grands espaces. 
Mais la limite est aussi celle qui rapproche des autres : elle convoque le lien. 
En cela, elle dérange notre monde occidental où chacun se veut autonome, et 
elle nous rappelle que, fondamentalement, nous sommes faits pour le lien : 

 génétiquement : Pablo Servigne décrit très bien comment l’extrême 
vulnérabilité du nouveau né humain a rendu l’entraide indispensable. Pour 
élever un poulain, une jument suffit mais pour élever un môme (pensez : 
jusqu’au bac !), il faut toute une tribu ! Fait saisissant : les interactions liées 
à l’entraide ont permis le développement du langage, et, par suite, de 
l’intelligence, et, par conséquent, de notre puissance sur le monde) : tout ça 
vient de la vulnérabilité du petit humain! « C’est notre extrême vulnérabilité 
à la naissance qui a fait la puissance de notre espèce ». 

 spirituellement :  
o que dire de la symbolique de Jésus naissant dans le dénuement d’une 

étable ? Offrant sa vulnérabilité, il ramène à lui toute l’humanité ! Que 
dire quand une trentaine d’année plus tard, il offre de nouveau sa 
vulnérabilité sur une croix ? C’est ça : en se donnant par amour, il nous 
montre ce pour quoi nous sommes faits. Le « moi » devenu « soi » qui 
se donne au « toi ».  

o Co 1,4 : « Béni soit Dieu, le Père de notre Seigneur Jésus Christ, le Père 
des miséricordes et le Dieu de toute consolation, qui nous console dans 
toutes nos afflictions, afin que, par la consolation dont nous sommes 
l’objet de la part de Dieu, nous puissions consoler ceux qui se trouvent 
dans quelque affliction ». Rhooo ! Une 
chaîne de consolation qui, partant de 
Dieu, se répand par contagion à tout un peuple !  

o {FG} : « "Jésus-Christ, qui pour vous s’est fait pauvre, de riche qu’il était, 
afin de vous enrichir de sa pauvreté" (2 Co 8,9). Mystérieux don de 
Jésus : sa pauvreté. […] Lui qui s’est vidé de lui-même (kénose) vient 
nous enrichir de son être même qui est de se donner. L’être de Dieu est 
de se vider » ; 

o {IS} : « Le théologien Hans Urs Von Balthasar (l’un des maîtres de Benoit 
XVI) ose écrire au sujet de la mort du Christ en croix (La gloire et la 
croix) : « Malgré l’infernale désolation de sa dernière heure sur la croix, 
il n’est pas un seul cœur aussi débordant de vraie joie que celui de 
Jésus. Une sourde exaltation le transporte secrètement au-delà de 



34 

toute possibilité de retour sur soi-même : joie d’aimer jusqu’au 
sacrifice, joie de se donner, joie toute entière posée en Dieu ». 

 

VI. De l’amour à l’amour17 
    « Nul front, nul combat.  
Le Bon regard, celui du cœur et non de la tête, me rappelle que simplement je 
passe de l’amour à l’amour. 
Que je sois brisée sur mon lit de souffrances ou debout, à préparer de la glace 
maison dont mes sœurs de quotidien raffolent mais dont le mixeur me 
bouillite davantage le cerveau ; ou nettoyer les toilettes ; ou à essayer de tout 
cœur de recréer la communion... 
C’est kif-kif, kif suprême ! Passer simplement de l’amour à l’amour. 
"Voici mon corps brisé, livré pour vous" »... 
 

VII. Du « je-tu » à la communion universelle 
    Souvent il m’est arrivé, alors que la journée avait été vide de relation à 
cause de la fatigue, de discuter avec mon voisin de banc, au Jardin des 
Plantes. Ces discussions gratuites, avec des personnes souvent blessées, 
comme moi, illuminaient ma soirée. Vraiment, la complicité entre deux 
souffrants m'apparait comme l'une des expériences les plus fortes de 
l'aventure humaine. 
Un exercice qui me touche beaucoup est de m’assoir dans un parc, ou d’y 
marcher lentement, et de regarder les gens que je croise, en m’astreignant à 
un regard d’amour. Aimer leurs gestes, leurs expressions. Leur attribuer un 
prénom, leur inventer un petit bout d’histoire, une anecdote, et les aimer. 
C’est fou comme ça fait du bien !  
Un jour, me recueillant auprès de la tombe de Marthe Robin, il m’est venu 
cette prière, qui a toute sa place dans ce paragraphe : « Seigneur, donne-moi 
de ressentir en moi et de propager autour de moi la communion universelle 
des pauvres de ce monde18 ». Par « pauvre », il faut entendre toute personne 
blessée. Parmi les centaines de millions de personnes seules, que celles qui 
ressentent cette communion universelle prient pour celles qui ne la 
ressentent pas.  

                                                           
17

 témoignage de Sandrine, qui vit avec des personnes porteuses de handicap mental. 
Elle est porteuse de la maladie de Lyme 
18

 Etty Hillesum parle d’« unisson », mais je crois bien que c’est la même chose : « Je 
ne suis pas seule à être fatiguée, malade, triste ou angoissée, je le suis à l'unisson de 
millions d'autres à travers les siècles, tout cela c'est la vie » 



35 

F. Tout est grâce  

1. Comme si tout nous était dû 
Notre occident surprotégé consacre une énergie folle (aux dépens du reste du 
monde et des générations futures) à maintenir une bulle de sécurité et de 
confort, hors sol, dont le but est de nous prémunir contre tout accroc19. Ses 
attentes fortes vis-à-vis de la vie nous ont contaminés : suis-je seul à ressentir, 
comme une évidence tacite qui m’arrange bien, mais qui suscite malgré tout 
en moi un sentiment de honte confuse quand je la formule :  

 que la vie humaine de nos aïeux, ou même celle des habitants des pays 
pauvres, a une valeur moindre que celle d’un Occidental ?  

 qu’une fatalité (que l’on se garde bien de questionner) fait que leur lot à 
eux est la souffrance ? 

 qu’une nécessité (que l’on ne questionne pas non plus) impose à la 
souffrance de nous contourner avec déférence et de rester à bonne 
distance de nous ? 

 
Notre occident surprotégé nous ment, et ce mensonge impose des exigences 
qui pèsent trop lourd sur les épaules du vulnérable occidental.  
Il n’y a pas de passe droit pour l’homme occidental : il est lui aussi, d’abord, 
une pauvre bête vulnérable. Ici et maintenant comme ailleurs et avant, l’état 
dégradé est l'état naturel des choses et des êtres. Et au bout du chemin, 
inévitablement, la mort ; comme le rappelle le livre la Sagesse (Sg 7, 1-16) : 
« Moi aussi, je suis un mortel, pareil à tous, descendant du premier homme 
façonné à partir de la terre ; au ventre d’une mère, j’ai été sculpté dans la 
chair. […] Aucun roi n’a connu d’autre début dans l’existence : pour tout être 
humain, il n’y a qu’une façon d’entrer dans la vie, et une seule d’en sortir ». 
 
Rien ne nous est dû : ni la santé, ni l'époux, ni le travail, ni les enfants, ni 
l'argent, ni le logement, ni les amis, ni le succès, ni la reconnaissance, ni le 
beau temps, ni une longue vie, ni même l'instant prochain.  
Rien de tout cela n’est dû : tout cela est don.   
 
  

                                                           
19

 cf. chapitre « II – C.3.a - Validité : vouloir tout » 



36 

VIII. Voir le miracle ordinaire 
    Chaque instant, par miracle, la vie se prolonge en moi. Mais même cela, ça 
ne m’est pas dû… 
 
Vexé d’avoir cassé un verre ? 
 … je respire un grand coup… 
… et je me réjouis pour tout ce qui aurait 
pu se passer ou se casser, et tout ce qui, à 
chaque instant, pourrait se passer ou se casser, mais qui ne se passe ni ne se 
casse ! 
Ce verre cassé est une bénédiction, car il me redonne à voir le miracle 
ordinaire : la vie est une suite de miracles ! On peut bien tolérer quelques 
ratés, non ? (surtout que le verre est même pas cassé, ici : c’est un dessin !) 
Chaque instant de l’écriture de cette page aurait pu être pour moi celui d’un 
AVC ! 
J’aime voir chaque jour comme une suite ininterrompue de catastrophes 
potentielles qui ne se produisent pas, et ranger la phrase « Ça se passe 
bien » du côté des joyeuses anomalies ! 
 

2. Changer de référentiel : tout compte en positif 
Auparavant, mon bonheur était circonstanciel : fonction du niveau (et de la 
variation du niveau) de certains critères, en référence à une norme sociale 
arbitraire vissée à mon esprit… 

Imposant une réalité trop éloignée des références implicites, la traversée de 
la maladie m’a contraint à changer de logiciel. Je me suis défait des 
convenances et des exigences et me suis rangé à une autre règle : « Tout 
compte en positif ». 



37 

Alors, le petit filet de vie n’est plus « insuffisant, comparé à ce que je perçois 
comme normal », mais « matière à réjouissance, comparé à rien ». 
Alors, je peux apprécier à sa juste valeur chaque instant qui m’est donné. 

IX. Les dés de Luc 
    Chaque fois qu’il monte dans sa voiture, Luc jette deux 
dés sur un plateau du tableau de bord : « 4+2 = 6 ! Plus 6 ! 
Génial ! ». Et il démarre. Le chiffre va s’ajouter à un compte 
virtuel. Il se moque bien des chiffres… Ce rituel l’habitue 
juste à se réjouir du « 2 » comme du « 12 »  

3. Rendre grâce pour chaque instant qui nous est confié 
C’est cela : rien n’est dû, mais tout est don. Don renouvelé, par grâce, à 
chaque instant. Il y a de quoi remercier, non ? Christiane Singer nous y invite, 
en tous cas – {DE} : « Rien ne nous est dû sur cette terre ! L’organe de 
gratitude a été mutilé par notre modernité. Il faut le refaire surgir, sinon nous 
sommes en permanence des affamés ». 
 
Pour se prémunir de la contagion de la vision occidentale. Il est bon d’avoir 
des rituels de rappel. Chaque matin (ou presque !), je me réjouis pour cette 
journée qui m’est confiée. Et puis, je me promets de vouloir être digne de ce 
cadeau en contribuant au projet de Dieu. C'est une belle mission, qui me 
donnera, ce soir, le doux contentement du cœur. Et demain ? Si Dieu veut, on 
continue ! 
 
Revenons au zoom laissé en suspend tout à l’heure, car il dévoile le 
paroxysme de la grâce.  
Quand, souffrant et affaibli,  
je me réjouis sincèrement pour ma graine de vie, 
si infime soit-elle,  
plutôt que de me lamenter de sa petitesse, 
il se produit un MIRACLE : 
je suis rejoint par une joie pure : 
la joie de l'humilité, la joie de la justesse ; 
la joie de la rencontre avec l'intime de Dieu ; 
la joie du rien qui dévoile le Tout. 
Une joie tellement plus grande que la joie satisfaite du temps où j’avais tout. 

  



38 

4. La joie dans le vide, preuve de Dieu 
« La joie du rien qui dévoile le Tout » ? Explication :  

 A l’arrêt dans ma vie, alors que rien ne justifierait un quelconque 
contentement (pas de projets porteurs, pas de reconnaissance, pas de 
relations humaines, pas d’horizon…), je me surprends à ressentir une joie 
subtile.  

 Observant cette joie, pour laquelle aucune cause humaine ne transparait, 
je n’en vois d’autre source que Dieu lui-même… 

 Et alors s’amorce une sorte de phénomène 
d’emballement : avoir senti l’amour de Dieu 
baigner mon orteil me fait vaciller d’émotion, et 
c’est tout entier que je tombe dans Son bain 
d’amour !  

 en somme,  
o ressentir la plénitude quand tout l'annonce (la 

réussite sociale, être auprès d'un être aimé par une belle nuit d'été)... 
on croit ressentir Dieu, mais le doute est légitime : est-
ce bien Dieu que je ressens, ou une plénitude 
humaine circonstanciée ?  

o ressentir la plénitude au fond du trou, là, c'est 
voir Dieu ! 

5. En dessous de rien… 
Dans la maladie, malgré une féroce attitude 
positive, les fortes limitations peuvent donner la 
sensation de passer en dessous de « rien » (avec les douleurs oppressantes et 
continues, ou la dépression, par exemple). On touche à l’insupportable… Là, il 
n’y a pas grandes paroles humaines à avancer… 

 garder vive l’idée de l’espérance ?  

 savoir que le mal, fourbe qu’il est, aime laisser croire à sa victime qu’il 
s’installe pour toujours ; alors que tout passe ?  

 consentir à l’absurde20 ?  

 offrir ses souffrances21 ?  

 patienter ? 

 convoquer les souvenirs heureux du passé et les rendre « présents » ?  

 … 

 (silence, prière) 

                                                           
20

 cf. « G.1.d - Des événements parfois authentiquement absurdes », dans ce chapitre 
21

 cf. « D.4.b - Souffrance vécue en Christ et salut du monde », dans ce chapitre 



39 

6. Quand la prière de demande dérape 

a) Le dieu assureur 
La survenue d’un événement contre lequel ni la médecine ni les assurances ne 
peuvent nous protéger nous déconcerte, car cela n’est pas prévu par notre 
imaginaire d’Occidental. Alors, il nous apparaît que c’est à Dieu, garant ultime 
de notre tranquillité, que revient le rôle de faire à nouveau coïncider la réalité 
avec notre imaginaire. Car enfin, si la réalité a fait fausse route, il est bon que 
Dieu la replace dans ce que nous percevons comme son axe naturel ! Que 
Dieu ne puisse pas s’occuper de toute la misère du monde, c’est bien 
compréhensible : elle est tellement colossale… Mais ne serait-il pas bon de 
garder propret un petit coin de l’humanité (ne serait-ce que pour Sa 
satisfaction à Lui) ? 
Ce dieu assureur fait écho au dieu rétributeur dont parle Marion Muller-
Colard dans L’autre Dieu. Avec lui, le contrat est limpide : tu te comportes 
bien, et il ne t’arrivera pas de malheur.  

b) Dieu ne prémunit pas contre les blessures 
On a bien envie de croire à ce contrat d’assurance 
fort avantageux. Mais le résultat n’est-il pas 
souvent décevant ? Quand, dans mes prières, je 
contactais la centrale téléphonique de dieu, la 
déception qui suivait généralement me menait soit 
au découragement, soit à une dévotion plus 
insistante. Et quand il arrivait une bonne 
nouvelle dans ma vie, n’étais-je pas tenté de 
conforter ma croyance en m’empressant de 
parcourir la liste de mes prières passées, pour 
relier la survenue de cet événement heureux 
à une demande antérieure, dans un étrange 
exercice comptable ? 
 
  



40 

Ce qui arrive au pauvre Job, dans le livre de la Bible qui lui est consacré, 
contredit absolument ce dogme de la rétribution : malgré sa piété 
irréprochable, Job va subir une avalanche d’épreuves. Le « juste souffrant » 
Job nous amène à comprendre que ce contrat n’a été paraphé que de notre 
seule main.  
 
C’est que Dieu semble regarder les choses d’un autre angle, depuis lequel…  

 … il n’y a pas à se prémunir contre la traversée de la souffrance : méditant 
sur la parabole des lys des champs et des oiseaux du ciel (Mt 6,26-34) 
Bertrand Vergely22 note que certains oiseaux et certains lys se font 
manger, ou bien attrapent des maladies. Ainsi, conclue-t-il, « La confiance 
ne prémunit de rien. Mais elle permet de vivre selon son appel ». Dieu ne 
demande à l’oiseau, au lys et à l’humain de vivre sans épreuve, mais de 
vivre selon leur appel. En ce sens, la recherche d’assurance est une sortie 
de l’appel fait au vivant… 

 … car c’est un élément constitutif de l’expérience humaine – {FV} : « Le 
Christ qui apparaît aux disciples, […] il apparaît avec les blessures de la 
Croix. La mort est brisée, mais au fond, il reste vulnérable. [Cette 
vulnérabilité] va en Dieu Trinité ad vitam æternam …  

 … par lequel nos vies s’accomplissent – {FG} : « Nous demandons comme 
signe de la présence de Dieu à nos côtés que la croix disparaisse de nos 
vies, or nous ne pouvons progresser que par mode de mort et 
résurrection. Ainsi, nous demandons au Christ de nous donner exactement 
le contraire de ce qu’il vient nous donner. Cela revient à lui demander que 
sa volonté ne s’accomplisse pas dans nos vies ». 

 
Alors vraiment, ce dieu « assurance tout risque », qui supplée aux aléas de 
nos existences, il m’apparait comme une corruption de Dieu.  
 
C’est aussi ce que l’on ressort de la lecture de {AR} : « Ce Dieu-là appartient à 
un monde religieux infantile où l’homme attend d’être sauvé par un Père 
tout-puissant qui résoudra ses problèmes par miracle. Mais ce Dieu-là est 
mort. L’homme moderne est devenu "majeur". […] La théologie de la 
puissance est finie ».  
 
Dès lors, la prière de demande serait hors propos ?  

                                                           
22

 vidéo « La vulnérabilité ou la force oubliée » disponible sur YouTube, 
https://www.youtube.com/watch?v=Kdtas24OKUQ  

https://www.youtube.com/watch?v=Kdtas24OKUQ


41 

c) Demander, oui, mais autrement 
Etant donné que je ressens en moi la prédation de l’esprit du monde, toujours 
à l’œuvre pour m’attirer vers la prière de {sécurité / dû / conformité à mes 
attentes}, je pratique peu la prière de demande. A la place, je me tourne vers 
des formes qui renforcent en moi la propension à l’abandon en confiance :  

 Guy Gilbert (Face à la souffrance) : « Vous appelez sans cesse Dieu à votre 
secours "Aie pitié de moi", "Sauve-moi" […] il ne faut pas geindre, sinon le 
Dieu que vous priez vous réduira à un être perpétuellement assisté. […] 
Toujours supplier Dieu tue la joie. Il faut dire "je t'aime" » ; 

 « Ma grâce te suffit » (2 Co 12,9). Si la grâce de Dieu me suffit, la seule 
chose que je peux demander, c’est d’avoir cette grâce. Mais, étant 
croyant, je sais que cela est acquis. Alors, la prière devient une fête : « Je 
viens auprès de toi, mon Dieu, dans le coin chaud de mon cœur, au contact 
de ta grâce-qui-me-suffit ». 

 Madeleine Delbrêl : « Quand quelque chose nous manque, remercions 
Dieu de nous priver de quelque chose qui n'était pas Lui ». 

 
Mais, m’objectera-t-on, la prière de demande est bien une forme de prière 
ajustée, validée par le fameux : « Demandez et vous recevrez ! » (Mt 7,7). Et 
c’est vrai que la prière de demande est belle :  

 demander, c’est s’ouvrir à Dieu. Expression d’humilité, attitude de fils ;  

 demander, c’est poser un acte de foi ; 

 demander, c’est professer que Dieu me veut heureux ;  

 demander implique de formuler, donc de clarifier un désir…  
 
A bien y regarder, il est écrit : « Demandez et vous recevrez », et non pas 
« Demandez et vous obtiendrez ». On reçoit, mais ce qu’on reçoit n’est pas 
forcément ce qu’on a demandé… Dans Face à la souffrance, Guy Gilbert se 
positionne ainsi : « Quand à la prière de demande, elle n'est jamais inutile. 
Dieu l'exauce toujours pour notre bien. Mais Lui seul connaît notre bien ».  
 
  



42 

Et l’écart… mon Dieu, comme il est précieux, l’écart entre nos demandes 
terrestres et ce que l’on reçoit23 ! Le texte ci-dessous, rédigé par un groupe 
d’handicapés d’un institut de rééducation à New-York exprime 
magnifiquement cet écart.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Alors, autant que possible, dans les prières de demande, je tâche d’en rester à 
des demandes qui me semblent compatibles avec ce que je perçois du regard 
de Dieu, en demandant :  

 de savoir remercier pour ce qui est donné, 

 d’avoir confiance,  

 de voir les choses avec les yeux de l’Evangile plutôt qu’avec ceux du 
monde… 

 
Une réflexion sur « Je mets devant toi la vie ou la mort, la bénédiction ou la 
malédiction. Choisis donc la vie » (Dt 30,19) permet de sentir la distinction 
entre mon regard d’humain et ce que je perçois du regard de Dieu : 
longtemps, j’ai cru qu’il s’agissait d’une formule magique de coaching : en 
choisissant la vie, en choisissant de m’activer, je m’attendais à voir mon élan 
validé par une sorte de cure de jouvence. Mais choisir la vie,  

 ce n'est pas nécessairement choisir l'énergie ; 

 c’est adhérer aux grands principes de la vie, que Jésus est venu renouveler 
en se donnant par amour.  

                                                           
23

 si on veut adopter les termes définis dans « II – D’un paradigme à l’autre », on 
exprimera ce décalage ainsi : on demande depuis le paradigme de la validité, et on 
reçoit dans le paradigme de la vulnérabilité 

J'avais demandé à Dieu la force pour atteindre le succès 
Il m’a rendu faible, afin que j’apprenne humblement à obéir. 
J'avais demandé la santé pour faire de grandes choses 
Il m’a donné l'infirmité pour que je fasse des choses meilleures. 
J’avais demandé la richesse pour pouvoir être heureux ; 
Il m’a donné la pauvreté pour que je puisse être sage. 
J'avais demandé la puissance pour obtenir l'estime des hommes 
Il m'a donné la faiblesse afin que j'éprouve le besoin de Dieu. 
 
J'avais demandé toutes les choses qui pourraient réjouir ma vie ; 
J’ai reçu la vie, afin que je puisse me réjouir de toutes choses. […] 
Les prières que je n'avais pas formulées ont été exaucées. 
Je suis, parmi les hommes, le plus richement comblé ! 



43 

Alors, je goûte effectivement à la Vie. Il se peut que, par heureuse 
conséquence, je reçoive énergie et santé, mais ça n’est pas ça qui est promis.  

7. Placidité du quotidien 
Le passage de l’Evangile sur Marthe et Marie (Lc 10,38-42) me donne à voir la 
différence entre la paix du « bien » et l’agitation du « mieux ». Marie a choisi 
la « bonne » place :  

 pas la « meilleure » (qui nous inviterait à nous agiter pour toujours trouver 
le meilleur qui nous nargue depuis au-dessus-le-bon ; et, par suite, 
l’encore-meilleur au-dessus du meilleur, etc.) ; 

 mais la « bonne », en ce qu’elle vibre en nous. Choisir simplement le 
« bon », c’est se donner le temps de le goûter, tandis que le meilleur, dans 
sa quête infinie, ne se goûte jamais.  

 
Quelques phrases en vrac, dans l’idée de faire bien chaque jour, un jour après 
l’autre24 ; l’un et l’autre étant inscrits dans le large projet de Dieu :  

 {BD} : « Reprendre goût à ces humbles tâches de notre humble condition, 
ne cherchant plus à fuir la simplicité, la pauvreté du labeur quotidien ». 

 {BD} : « Aller à son rythme, au rythme de la raison des choses, au rythme 
du Créateur. Il a mis en nous comme une temporalité vivante : jours, 
saisons, années, siècles. Dieu ne nous pressurise pas dans le cadre du 
temps : il nous donne d’y habiter la terre, en faisant de chaque instant 
celui de l’éternité ». 

 Notre Père inversé, traduit d’après José Maria Rodriguez Olaizola s.j. : 
« Engage-toi pour mon Règne à chaque pas que tu fais ». 

 Notre Père (pas inversé     ) (Mt 6,11) : « Donne-nous aujourd’hui notre 
pain de ce jour ». 

 Ps 2 : « Beaucoup demandent : "Qui nous fera voir le bonheur ?" […] Dans 
la paix moi aussi, je me couche et je dors, car tu me donnes d'habiter, 
Seigneur, seul, dans la confiance ». 

 Bréviaire du colimaçon (Jacqueline Kelen) : « tout un voyage, toute une vie, 
pour que le pèlerin trouve au fond de son être l’Image divine et la 
déploie ». 

 

 

  

                                                           
24

 cf. chapitre « II – C.3.b - Vulnérabilité : la base, c’est bien » 



44 

G. Un nouveau rapport à l’événement 

1. Les événements sont tous mystérieusement positifs 

a) Dieu fait feu de tout bois 
Le mental inquiet de l’être humain a tendance à consacrer beaucoup 
d’énergie à anticiper les retombées, positives ou négatives des événements 
qu’il traverse25, pour un résultat souvent décevant…  
Si le résultat est souvent décevant, c’est notamment parce que, comme 
l’illustre le conte ci-dessous (dont je ne trouve plus les références), l’attendu 
négatif rebondit en positif autant que le présupposé positif se révèle négatif : 
 
 
 
 
 
 
 
 
Alors, plutôt que de m’alarmer ou de m’extasier, je tâche de faire simplement 
au mieux avec ce qui m’arrive…  
Mais la vision chrétienne nous amène plus loin : Dieu fait feu de tout bois. Il 
n’est pas d’événement qui ne 
puisse amener à une 
croissance. D’ailleurs, ce sont 
même souvent les 
événements aux apparences 
les plus négatives qui 
s’avèrent les plus féconds, 
selon le paradoxe auprès 
duquel nous nous sommes 
attardés plus haut26.  

b) Vive l’alternance 
Dans bien des domaines, c’est l’alternance et la diversité qui constituent la 
trajectoire la plus souhaitable (une biodiversité riche est meilleure qu’une 

                                                           
25

 nous parlons dans ce chapitre de l’événement comme de ce qui advient, qui fait 
irruption dans nos vies 
26

 cf. « B.2 - La fêlure et la lumière », dans ce chapitre 

« Il a fait un temps pourri, ce printemps (chance, pas de chance, allez donc 
savoir), de sorte qu’en juin, le cerisier du jardin, ploie sous le poids de 
belles cerises charnues (chance, pas de chance, allez donc savoir). Jean y 
monte pour les cueillir, mais il chute et se casse la jambe (chance, pas de 
chance, allez donc savoir). Le lendemain, un recruteur passe en ville : la 
guerre est déclarée, et tous les hommes valides sont réquisitionnés. Jean 
y échappe (chance, pas de chance, allez donc savoir), etc.  
 



45 

monoculture ; la succession de la pluie et du soleil fait pousser les plants, 
etc.). De même, pour les événements de nos vies :  

 puisqu’on ne déploie sainement notre grandeur qu'en proportion de notre 
conscience d'être petit27, on peut mettre à profit les temps difficiles pour 
intégrer sa vulnérabilité, ses limites, « dilater » sa petitesse…  

 puisque « nos forces ne prennent sens qu’à se dépenser pour la charité » – 
{CV}, on peut s’efforcer de rester dans une saine puissance lorsque les 
forces sont là. 

 
Mais il y a aussi moyen, malheureusement, de faire mauvais usage de chacun 
des états : alternativement alimenter sa frustration d’être faible et 
s’enorgueillir de sa puissance… Tout dépend donc de comment on vit les 
choses.  

c) Le bien, le mal… tout dépend de comment on le vit 
Il est nécessaire de dire quelques mots sur ce « tout dépend de comment on 
vit les choses ». Mais je m’y lance comme on marche sur des œufs, car le sujet 
est sensible. Deux écueils, et je commence par eux :  

 Le relativisme : le bien et le mal en viendraient à être des notions 
relatives… Il ne s’agit pas de mettre mal et bien dans la même tambouille, 
mais de constater que, parfois, par grâce, même le plus grand mal peut se 
retourner en bien ; 

 Le quand-on-veut-isme : « tout dépend de comment on vit les choses » ? Il 
y a de quoi écraser sous la culpabilité celui qui vit mal une situation. Cela 
revient à dire : « Si tu vis mal, ça ne vient pas de la situation, mais de 
toiiiiiii, gros nul ! ». Alors s’il est bon d’essayer de bien vivre chaque 
situation, il est encore meilleur de s’autoriser à mal vivre une situation (et 
même si on vit mal le fait de mal vivre le fait qu’on vive mal la situation      , 
c’est pas grave : rien n’est grave) ! 

 
Ces deux écueils identifiés, convoquons la mémoire d’Etty Hilsum et d’Edith 
Stein pour voir combien le « choix » (par grâce) de bien vivre une situation 
profondément mauvaise peut donner des fruits savoureux. Déportées en 
camps de concentration nazis, elles ont gardé une flamme d’amour 
incroyablement vive en elles :  

 Berta Weibel (Edith Stein, prisonnière de l'amour) : « Sœur Bénédicte allait 
au-devant des femmes pour leur apporter aide, consolation et réconfort, 
comme un ange, s’occupant de la toilette, de l’alimentation et des soins de 

                                                           
27

 cf. chapitre « II – D.3.b - La position forte : 100 % vulnérable » 



46 

petits enfants […] abandonnés depuis des jours. Elle donnait le témoignage 
d’un amour immense qui a frappé d’étonnement tout le monde » ; 

 {EH} : « L’acte de résistance spirituelle d’Etty Hillsum est de garder Dieu, 
garder l’idée de la poésie de la vie, garder l’idée de la lumière, dans le non-
sens le plus absolu. Elle a essayé d’insuffler autour d’elle cette petite 
lumière au cœur des ténèbres. […] Elle sait qu’elle va mourir, mais elle est 
prête. Elle accueille une part d’éternité au sein de sa finitude »…  

Alors oui, par grâce, même dans le pire du pire, … il y a la Vie…  

d) Des événements parfois authentiquement absurdes 
Cette histoire d’événements d’apparence négatifs qui provoquent une 
croissance bénéfique, elle donne vite envie de croire que les événements se 
produisent pour une raison donnée. Idée selon laquelle ce qui nous arrive est 
délibérément orchestré par « la vie » (voire même par Dieu), pour nous faire 
progresser. C’est une idée répandue, mais je ne la partage pas. 
  
La prétendue preuve avancée est souvent celle-là : « Ça n’est pas pour rien 
que ça lui arrive : il a justement à progresser dans ce domaine ». Mais enfin ça 
n’est pas une preuve ! Car nous avons tous à progresser dans tous les 
domaines ! Le pilote de Formule 1 Hamilton avait-il moins besoin de 
progresser que Schumacher, pour que ce soit ce dernier qui soit touché par 
un accident de ski ? Quant à Senna, mort dans sa monoplace, était-il le seul 
pilote à devoir « progresser » de cette manière ? Cette croyance : 

 est culpabilisante : « Faut-il que je sois mauvais pour que le sort s’acharne 
sur moi ? ». L’humanité n’a-t-elle donc pas évolué depuis qu’elle 
considérait les pestiférés ou les aveugles comme des pécheurs ?  

 peut mener à l’orgueil : celui qui ne traverse jamais d’épreuve peut avoir 
l’impression qu’il a atteint la perfection.  

 
Cela dit, il reste vrai que certaines pratiques dangereuses peuvent entraîner 
des événements qui nous incitent à y renoncer. Celui qui mange trop gras 
risque davantage l’infarctus que celui qui mange équilibré.  
Mais bien souvent, nous subissons les conséquences de la mauvaise pratique 
d’un autre que nous (un chauffard ivre renverse un enfant, une usine 
chimique rejette des polluants dans l’atmosphère, etc.). 
Bref : vouloir donner du sens à ce qui nous arrive est une bonne chose, si l’on 
accepte que parfois, il n’y a pas proprement de sens : parfois, c’est 
humainement absurde.  
 



47 

Abraham, se voyant demander de sacrifier son propre fils, a vécu l’absurde (il 
est vrai que le sacrifice d’enfants était courant à l’époque, mais quand même : 
pour Abraham et Sara, désormais vieillards, c’était gâcher la chance d’avoir 
l’innombrable descendance promise). Il se trouve que l’absurde, clément, a 
suspendu son geste et qu’Abraham a retrouvé son fils, mais il a bel et bien 
mené son fils au sacrifice.  
Et parfois, oui, l’absurde, étourdi, poursuit son funeste geste et le drame se 
produit.  
 
Job a également vécu l’absurde : comment cet homme droit et bon à tous 
égards pouvait-il se voir accablé de malheur ?!  
 
L’absurde est un mal sans source, donc un mal contre lequel on ne peut se 
prémunir. Cette impossibilité de maîtrise froisse l’esprit du monde occidental 
dans lequel nous baignons. Ainsi, nous tendons à refuser l’absurde. 
 
Pourtant, accueillir l’absurde a quelque chose de libérateur. Abraham, au 
moment de monter sacrifier son fils, a pleinement consenti à l’absurde. Ayant 
consenti à sa plus grande peur, il était libre de tout28. Job, voyant sa vie se 
déliter, consent également à l’absurde (Jb 1,21) : « Nu je suis sorti du ventre 
de ma mère, nu j’y retournerai. Le Seigneur a donné, le Seigneur a repris : que 
le nom du Seigneur soit béni ! ». 
 
Alors, oui à l’attitude volontaire qui consiste à trouver une source à nos 
souffrances pour mieux les transformer en chemin de croissance, mais 
pensons à intégrer, comme opportunité de croissance, celle qui consiste à 
accepter sereinement l’irruption de l’absurde.  

2. Les événements se rient des statistiques 
La notion d’absurdité introduite plus haut, présentée comme un « mal sans 
source », donne envie d’explorer davantage la question du déclenchement 
des événements. Si l’absurde est l’événement imprévisible par excellence, la 
survenue de tout événement comporte une part d’imprévisible.  
Résistant à cette observation, notre imaginaire collectif assoiffé de rationalité 
a créé la statistique. Et c’est vrai, la statistique prédit la survenue 
d’événements, mais elle y parvient en s’appuyant sur un grand nombre 
d’échantillons : nous pouvons savoir à peu près combien de naissances auront 

                                                           
28

 cf. « D.2 - La divine libération de l’abandon », dans ce chapitre 



48 

lieu l’an prochain en France, mais savoir si Manon ou Manuela tomberont 
enceintes, la statistique est bien en peine de le dire...  
 
Vraiment, l’outil « statistique » ne vaut rien à l’échelle d’une vie, tout comme 
on n’utilise pas une moissonneuse-batteuse pour cueillir une rose. A l’échelle 
d’une vie, tout est de l’ordre de l’événement : la survenue de l'évènement est 
d'une puissance qui balaie les statistiques.  
 
Non seulement l’outil statistique a indûment envahi des espaces où il n’a rien 
à faire, mais en plus il brise l’espoir dans ces espaces : armé de l’esprit des 
statistiques,  

 je fais mes propres estimations (« voyons… un grand saladier : je mets 
vingt CV sans réponses, j’ajoute une expérience professionnelle 
désastreuse, je multiplie par deux je retiens un… Conclusion : je ne 
retrouverai jamais de boulot ») ; 

 j’extrapole à partir de mon vécu (« à cinquante ans, je n’ai pas trouvé la 
femme de ma vie ; il n’y a aucune raison qu’elle se présente à l’avenir ») ;  

 je transpose à ma vie ce que me disent les sociologues et 
statisticiens (« mes quatre grands-parents ont eu un cancer de la gorge ; 
pour moi, c’est réglé » !). 

 
Non de non ! Et la grâce, alors ?! A l’échelle d’un individu, l’improbable a 
autant sa chance que le probable. La surprise que l’évident. L’événement, bon 
sang de bois ! Ça survient quand on ne l’attend pas, à rebours des statistiques. 
C’est quelque chose, ça, l’événement !  
 
Alors, j’essaie de m’en tenir à une mentalité « événement » plutôt qu’une 
mentalité « statistique », pour le pire comme pour le meilleur !  

3. Les événements rendent plus fort 
On connait la célèbre maxime de Nietzsche : « Ce qui ne me tue pas me rend 
plus fort ». 
Si j’adhère à cette phrase, ça n’est certainement pas sur le plan humain. D’un 
point de vue strictement humain, nombre d’événements qui m’ébranlent 
laissent des traces (séquelles physiques, stress post-traumatique, etc.). Je ne 
me sens pas plus fort… Cette phrase serait un réconfort trompeur pour ceux 
qui sont dans l’épreuve ? Peut-être… en tous cas, en glorifiant la force de celui 
qui ne meurt pas, elle reste en amont d’un point de bascule réellement 
salvateur.  
 



49 

Pour que cette phrase me parle, il me faut aller plus loin, et affirmer que c’est 
ce qui tue qui rend plus fort. Je me place alors non plus sur le terrain 
strictement humain, strictement physique, mais sur le terrain spirituel.  
Comment la mort pourrait-elle me rendre plus fort ? Par le processus de 
résurrection qui suit chaque mort que je traverse. En réalité, ce n’est pas mon 
petit être physique qui est plus fort (on l’a dit : il est diminué), mais mon être 
spirituel. 
Avec la dépression, je suis, 
d’une certaine manière, mort à 
moi-même. Mais cette mort 
était un passage nécessaire29 
(un peu comme une mue, ou 
une chrysalide) pour pouvoir 
découvrir la présence de Dieu 
en moi. Alors, oui, ce nouveau 
« je » est plus fort : il ne 
compte plus uniquement sur 
ses petites forces humaines, 
mais aussi sur les forces qui viennent du lien à Dieu (2 Co 12,10 : « Quand je 
suis faible, c'est alors que je suis fort »). Cela vaut même pour la mort au sens 
propre : une fois ressuscité, on prend part à l’Amour infini qu’est Dieu. Nous 
sommes alors éternellement forts !  

4. Sobriété et conscience 
Je voudrais partager une dernière attitude : prêter à l’événement – et plus 
généralement à tout ce que nous vivons – l’intense attention qu’il mérite.  
A quoi ça sert d’accumuler les situations pourvoyeuses de joie si on ne prend 
pas le temps d’éprouver cette joie dans son entier : sa portée, sa substance, 
son ampleur… Que me dit cette joie ? Sur quel secret de la vie s’appuie-t-
elle ? De quoi témoigne-t-elle ? De Dieu ? De l’amour ? De la sincérité ? De la 
générosité ?  
 
  

                                                           
29

 aurais-je pu faire l’économie de ce passage ? cf. « B.2 - La fêlure et la lumière », 
dans ce chapitre 



50 

Je me rends compte qu’une petite 
chose vécue pleinement peut 
donner un sentiment de joie plus 
grand qu’un événement 
exceptionnel, mais dont mon cœur 
néglige la portée (il s’agit de 
comparer l’aire des rectangles !). 
 
En ce jour de basse énergie, j’aurai 
eu une activité bien faible : principalement, j’aurai envoyé à une bonne amie 
qui souffre un petit colis à qui, je l’espère, la réception sera agréable.  

 Dans ma vie d’avant, j’aurais à peine ressenti de la satisfaction pour cette 
action, qui aurait été perdue au milieu de l’activation de mes journées.  

 Désormais que mon esprit fatigué ne cherche plus à s’agiter tous azimuts, 
je savoure chaque miette de bonheur que m’apporte cette petite 
attention, je m’étonne à en entendre des échos persistants en moi, 
longtemps après avoir déposé le colis à la poste.  

 
On voudrait mettre des mots scientifiques, on parlerait d’efficience : 
optimisation de la quantité de bonheur par unité d’énergie dépensée !  
 
D’autres exemples :  

 on n’en finit pas d’expérimenter combien manger une tartine beurrée en 
prenant le temps d’en ressentir les saveurs, en rendant grâce pour la 
tartine, en prenant conscience de la responsabilité que donne cette 
énergie qu’on s’accapare, etc. donne un contentement plus grand que de 
se gaver de sucreries ; 

 on peut être étonné de la qualité d’une rencontre lors d'un repas en 
silence (sensibilité au regard, aux détails du langage corporel) ; tandis 
qu’une soirée bruyante, saturant l’air de ses excès, laisse souvent une 
impression décevante…  
 

  



51 

H. Conclusion 
C’est bien beau, tous ces apprentissages30, mais comme je le disais en 
introduction générale, je ne parviens pas à retrouver la santé et l’énergie…  
Sur le plan individuel, rien de bien grave : j’ai désormais les outils pour 
accepter à peu près sereinement ma condition. Mais sur le plan collectif, ce 
n’est pas facile à vivre au quotidien… Insatisfaction…  
Et puis, je pressens que ce que j’ai traversé n’est pas sans rappeler, à un 
rapport d’échelle près, certains aspects de la crise actuelle de notre société, 
et que le petit être « tombé du monde » que je suis dispose désormais d’un 
point de vue qui pourrait bénéficier à ladite société et à chacun de ses 
membres.  
Plus précisément, s’il est entendu que nous glissons vers un avenir tellement 
incertain que la fable de l’éternelle perfection valide y devient caduque, il va 
bien falloir adhérer à un autre récit, dans lequel la vulnérabilité ne sera pas la 
calamité qu’elle est actuellement. Et il me semble que les apports listés ici ont 
de quoi redorer son blason…  
Mais n’allons pas trop vite en besogne : abordons tranquillement le deuxième 
chapitre, qui développe une analyse sociétale de la vulnérabilité…  
  

                                                           
30

 apprentissages synthétisés dans le synopsis page suivante 



52 

 



53 

II – D’un paradigme à l’autre 

A. Introduction 
Après avoir sondé les merveilles insoupçonnées de la vulnérabilité sur le plan 
personnel, l’envie s’est fait sentir d’avoir un œil plus sociétal sur ce sujet.  
 
Il est possible que mon développement t’apparaisse parfois irritant ; alors, 
avant d’aller plus loin, je prends soin d’insérer dans mon introduction trois 
petits paragraphes… Merci de repenser à eux à chaque fois que la perplexité 
t’envahira !  

1. Rudesse ? 
Je voudrais que ce texte ne paraisse ni jugeant, ni culpabilisant. Cher lecteur, 
crois bien à ma sincérité et accepte mes excuses s’il te choque par-ci par-là.  
Souvent, celui qui se sent marginalisé réagit avec le cynisme de l’opprimé : 
depuis les invectives des mouvements féministes radicaux jusqu’aux bombes 
des terroristes, la souffrance s’exprime souvent avec des emportements 
excessifs… Je crois que je ne fais pas exception. J’aurais pu polir les rugosités 
de mon ressenti. Mon texte y aurait gagné en académisme et en lisibilité, 
mais il y aurait perdu en authenticité et en invitation au décentrage. Un jour 
peut-être, j’aurai les idées suffisamment claires. Pour l’instant, je préfère être 
brut que vide ! 

2. Le particulier mène-t-il au général ? 
Nulle intention de ma part de vouloir généraliser à partir de mon vécu : 
chacun a son histoire, et ce qui fait sens pour moi est potentiellement 
absurde pour toi. Seulement, il est souvent éclairant de politiser les vécus 
individuels : de lire dans les observations individuelles les symptômes de 
dysfonctionnements collectifs…  

  



54 

3. La catégorisation 
Une distinction « valide » / « vulnérable » ? On me dit de me méfier des 
classifications, qui mettent des étiquettes aux gens et enferment ensuite ces 
mêmes gens dans les espaces assignées à leur étiquette.  
 
C’est un conseil sage ; mais, 
je crois que représenter les 
choses de manière scindée 
est parfois utile :  

 ça permet d’y voir un peu 
clair : circonscrire et différencier les 
éléments en présence ; comprendre les 
interactions entre eux1.  

 ça permet aussi, pourquoi pas, d’imaginer 
modifier l’un ou l’autre de ces éléments, 
et d’estimer l’effet produit…  

Lecteur, crois-tu pouvoir te laisser aller à jouer le jeu, et voir 
ce qu’il peut ressortir de cette vision compartimentée ?  
 
D’ailleurs c’est particulièrement utile pour notre sujet : sans 
distinction, pas de béatitudes ! D’ailleurs, Jésus ne se gène pas 
pour parler de « ceux qui pleurent », des « pauvres de cœur », de « ceux qui 
peinent sous le poids du fardeau »… 
 
Cependant, quelques précautions : 

 toute catégorisation crée des stéréotypes caricaturaux. Gardons à l’esprit 
qu’on est chacun un mélange de substances ;  

 après avoir scindé, je réassemble : la Cordée, détaillée dans le troisième 
chapitre, est précisément un lieu où cette catégorisation « valide » / 
« vulnérable » est caduque, dans le sens où tout le monde y est plus ou 
moins vulnérable ; 

 il est de la responsabilité de l’intelligence d’analyser les mécanismes, les 
subtilités et les dérives des structures humaines qui influencent ce que 
nous sommes, chacune, chacun. Mais il est, de manière bien plus 
prégnante, de la responsabilité du cœur d’aimer chacune et chacun dans 
sa singularité, indépendamment de toute catégorisation réductrice. 

                                                           
1
 dans notre passé esclavagiste, si une rhétorique habile avait gommé toute 

distinction entre maîtres et esclaves (« allons allons, nous sommes tous des êtres 
humains »), l’esclavage existerait toujours 



55 

Analyser n’est pas juger. Alors, ma tête analyse, mais surtout, mon cœur 
aime (ou veut aimer) !  
 

Et puis, il faut bien que j’assume une chose : si ma vulnérabilité me fait 
souffrir, c’est que je suis un pur produit du monde de la validité, avec 
notamment son tropisme du faire2. Ça coince, ça frotte en moi. Si bien que ce 
que je dénonce parfois avec véhémence est avant tout un combat qui se joue 
au plus profond de moi-même. Pour autant, ai-je tort de croire que je ne suis 
pas le seul impacté par ces enjeux ? N’est-ce pas le grand mérite des âmes 
tortueuses, cherchant à comprendre les ressorts de ce qui les tourmentent, 
de mettre en lumière des dysfonctionnements collectifs ?  

4. Ce dont on va parler 
On part pour quatre sous-chapitres : 

 Le premier nous servira à poser les bases de la validité/vulnérabilité au 
niveau sociétal ; 

 Le deuxième décortiquera plus en détail la nature de ces deux substances ; 

 le troisième apportera les lumières d’une approche temporelle du sujet ; 

 le quatrième proposera des pistes opérationnelles. 
Si vous voulez bien me suivre… 

  

                                                           
2
 avec, également, sa soif de reconnaissance si marquée. D’ailleurs : j’en viens à me 

demander si je ne vais pas chercher ma gloire en me servant de la vulnérabilité. Si 
c’est le cas, ça craint : c’est le comble de l’orgueil ! 



56 

B. Défrichage initial 

1. Intro 
Ce sous-chapitre vise surtout à identifier les grands mécanismes en jeu dans 
notre affaire. « Souffrance », « joie », « profondeur », « validité », 
« vulnérabilité », « état individuel » et « paradigme sociétal » trouveront – si 
tout va bien – chacun leur place !  

2. Le nœud initial 

a) La vulnérabilité côté pile 
M’enfin, c’est quand même pas rien, cette affaire ! Il y a :  

 mon histoire personnelle,  

 le troublant paradoxe de l’Evangile,  

 tous ces lieux autour de nous, dans lesquels se vivent, au milieu des 
situations chaotiques, des instants incroyables, d’une humanité ineffable : 
o l’Arche en France (anciennement Arche de Jean Vanier) ; 
o les compagnons d’Emmaüs ;  
o les unités de soins palliatifs (les récits sont édifiants : réconciliations, 

élans mystiques, paix reçues…) ; 
o les communautés implantées dans des lieux de grande pauvreté3 ; 
o etc. 

Quiconque séjourne dans un de ces lieux – même en tant qu’observateur – 
est retourné en peu de temps par la réalité magistrale qu’il expérimente ; 

 les nombreux livres qui témoignent d’une traversée de la maladie (je viens 
de finir la lecture d’Un cœur joyeux, de Louis Bouffard, atteint d’une 
maladie génétique dégénérative), et qui expriment une joie dans l’épreuve 
qui fait « bugger » notre cerveau formaté selon les principes du monde…  

 
On peut, de manière synthétique, dégager deux effets positifs de la 
vulnérabilité sur le vulnérable4 : 

 elle encourage l’approfondissement de l’être, la rencontre de l’âme, la 
profondeur spirituelle, dont on a beaucoup parlé dans le premier chapitre 
de ce livre (« Appris en chemin ») :  

                                                           
3
 cf. « B.3.c.3 - Ces deux paradigmes dans la littérature » de ce chapitre : colonne de 

droite, mais on peut aussi renvoyer aux récits de mission des petites sœurs de 
l’Agneau, ou encore à Des Fleurs en enfer (Luc Adrian), et tant d’autres… 
4
 dans {FR}, on trouve un grand nombre d’effets collatéraux positifs de la 

vulnérabilité. Un inventaire se trouve dans une synthèse de ce livre disponible ici : 
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes  

https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes


57 

o {IS} : « Nous faisons l’expérience, dans la vulnérabilité humaine, de la 
grandeur, de la profondeur, de l’épaisseur humaine de la richesse 
intérieure de beaucoup de personnes en souffrance » ;  

o {VE} : « Un profond retournement de l’être à travers un renversement 
du regard, des valeurs et du sens, une métanoïa » ; 

 elle favorise un climat collectif d’interdépendance et d’entraide (j’en ai 
peu parlé dans ce livre, étant donné que ma situation de santé ne le 
favorise guère, mais il est tout aussi important que le premier niveau). 
o {VE} : « La conscience de l’enracinement dans un socle ontologique 

commun de vulnérabilité produit une autre approche du collectif : […] 
le surgissement d’une intelligence collective ancrée, d’une part dans la 
reconnaissance et la rencontre des vulnérabilités, et d’autre part dans 
la nécessité de se rassembler pour œuvrer ensemble ». 

o Malcolm X : « When "I" is Replaced by "We", Illness Becomes 
Wellness » ! (en remplaçant "je" par "nous", la maladie devient bien-
être (mais c’est sûr, en anglais, ça marche mieux !) 

 
Tout cela, politiquement correct mis à part, donne envie d’affirmer que la 
vulnérabilité au sens large apparaît comme désirable, car les personnes 
approfondissent leur vie intérieure et intensifient leur interdépendance 
relationnelle non pas malgré leur vulnérabilité, mais grâce à leur 
vulnérabilité.  
{IS} appuie mes élucubrations hérétiques envers l’ordre valide : « La 
vulnérabilité est systématiquement présentée comme une situation dont il 
faut s’extraire et que l’on doit combattre. Nous soutenons qu’il est possible 
de l’aborder de façon plus réaliste et plus positive ». 
Bref, l’envie d’écrire, un peu naïvement : « Vive la vulnérabilité ! » se fait 
sentir… 

b) La vulnérabilité côté face 
« Vive la vulnérabilité ! » ?! On aura tôt fait de m’accuser de faire usage de la 
si laide Novlangue du roman 1984. Ou encore, on me suggèrera que la 
souffrance que j’endure doit être bien confortable pour que de telles idées 
me viennent, et que jamais les silences étouffés d’une femme terrorisée par 
son mari violent ni le regard hagard d’un des innombrables SDF de nos 
grandes villes n’exprimeraient de telles inepties.  
Mais !  
Mais si ce « côté face » de la vulnérabilité semble l’évidence même, que peut-
on faire du « côté pile » ? N’a-t-il pas lui aussi une part de vérité ? Si oui, 
comment concilier les deux faces ?  



58 

Voilà une énigme devant laquelle même les éminents 
chercheurs de {IS} sont déconcertés : « Il est 
grand, le mystère de la vulnérabilité positive ! 
Qui pourra le penser sans le profaner ? Qui 
pourra le vivre sans le détourner ? ». 
 
Laissons là cette énigme pour le moment, et 
allons creuser les concepts dont nous allons avoir besoin…  

3. De quoi parle-t-on, au fond ?  
Dans la suite, deux mots seront à l’honneur : « vulnérabilité » et « validité »… 
Mais que cachent-ils en eux, ces mots ?  

a) Deux choses qui me chiffonnent 
Lorsque j’ai commencé à réfléchir au sujet de 
la vulnérabilité, je me suis souvent vu 
objecter : « Mais tu sais, Olivier, tout le monde 
est d’accord pour se dire vulnérable, mais il y a 
aussi en l’être humain une part de validité. C’est 
comme ça : on est un mélange de ces deux 
substances, à des proportions diverses selon les 
épreuves traversées, le moment de la journée, etc. Et c’est très bien comme 
ça ! ». Sous-entendu : « Tu t’attaques à un sujet qui n’en est pas un ; laisse-
donc chacun gérer sa vulnérabilité comme il l’entend ». 
Cette vision, à la fois progressive et 
individuelle, me chiffonne. J’y reviens 
dans ce qui suit…  

b) Validité-vulnérabilité en tant qu’état individuel 

(1) Progressivité et effet de seuil 
Le vulnérable est celui qui est confronté à une situation difficile, dans une 
multitude de domaines possibles : maladies physiques, psychiques, milieu 
socioculturel, âge, ressources économiques, sexualité, couleur de peau, etc5. 
Ce qui fait le vulnérable, c’est avant tout l’intensité et la persistance du 
ressenti : le vulnérable se coltine son affliction à longueur de temps, et ça, ça 
marque. Il a conscience de sa vulnérabilité.  

                                                           
5
 cf. « E.4.b - Niveau 1 – humanité (inclusivité) » de ce chapitre : la roue de 

l’intersectionnalité 



59 

En somme, est vulnérable celui dont la vulnérabilité en est arrivée à 
constituer une part de son identité… Ceci m’amène à la première chose qui 
me chiffonnait, quelques lignes plus 
haut. Il y a là clairement un effet de seuil 
que la vision progressive ne traduit pas. Ce seuil lointain est difficile à 
percevoir pour le valide qui ne l’a pas passé (de la même manière que des 
athées répondraient : « Oui, mais tu sais, l’amour, ça nous parle aussi » à un 
croyant déclamant sa foi en un Dieu-amour. Le croyant insisterait, un peu 
démuni : « Je sais bien, mais… c’est autre chose, ce dont je parle… »).  

(2) Les mots en eux-mêmes 
Plutôt que « fragilité », je préfère « vulnérabilité » :  

 parce qu’il m’apparait comme un terme moins connoté, plus subjectif, 
moins mesurable, et donc plus ouvert.  

 et surtout, parce que ce qui est en jeu, c’est précisément cette conscience 
de pouvoir être blessé.  

 fragilité vulnérabilité 

degré de 
conscience 

simple caractéristique : un verre 
est fragile car il peut se casser 

conscience vivante : je sais 
que je peux être blessé 

pouvoir 
être blessé 

destruction : une fois cassé, le 
verre n’est plus un verre 

blessure : blessé, je reste 
un être humain 

 
J’utilise le mot « validité » pour décrire celui qui n’a 
pas parcouru le chemin du vulnérable. C’est un 
terme à connotation positive, que je choisis à 
dessein : un terme à connotation notoirement 
négative (par exemple « recherche de toute-
puissance ») aurait été plus convenu. Mais 
justement, tout le monde aurait été d’accord et 
ce livre aurait reposé en paix sur une étagère. En 
utilisant un terme positif, je demande : « Ce mot ne 
convoie-t-il bien que lui-même ? N’y a-t-il rien qui 
pourrisse sous sa surface ? » 

c) Le paradigme, ce qui flotte dans l’air 

(1) Etat individuel et paradigme de société  
Un paradigme, c’est, disons,  

 une façon de faire société, 



60 

 un « ensemble faisant sens et valant comme modèle de référence6 ». 

 ou encore, c’est ce qui flotte dans l’air du temps. En cela, un paradigme 
conditionne insidieusement ce que nous sommes, chacune et chacun 
(Bernanos : « Vous vous croyez libre vis-à-vis de la société devenue folle ? 
Ce n’est pas vrai : vous vivez comme moi, dans son air »).  

 
Ici, nous mettrons en balance deux paradigmes : 

 l’un – le paradigme de la validité – est 
dominant dans notre société ;  

 l’autre – le paradigme de la 
vulnérabilité – y est marginal. 

 
Le paradigme de la validité étant dominant, nous sommes inconsciemment 
amenés à en métaboliser les codes en nous. Ça n’est pas neutre ! 
Et c’est là la seconde chose qui me chiffonnait plus haut : on me présentait la 
validité/vulnérabilité en occultant cette approche liée au paradigme.  

(2) Justement, qu’est-ce qui flotte dans notre air ? 
Dit en quelques mots, car j’y reviens par la suite, il m’apparait que la 
modernité nous a enflés de toute part d’une vile tentation d’autonomie et de 
maîtrise (qui trouve d’ailleurs un terreau tristement fertile en nous) : 

 idéologie : la publicité nous vante indépendance et puissance à longueur 
de temps,  

 moyens matériels : chacun sa voiture, sa machine à laver, sa maison, etc... 

 compartimentation sociale : les enfants sont à l’école, les malades à 
l’hôpital, les anciens à l’EHPAD, les valides entre valides… 

Alors, sans forcément nous en rendre compte, nous vivons dans un air où il 
est courant de foncer, maîtriser, donner, refuser d’être aidé7, œuvrer, 
contrôler, organiser, résoudre, s’agiter, consommer à l’excès, être autonome, 
être complet, refuser les limites, refuser le spirituel, briller, avoir peur de 
l’échec, avoir peur de perdre, mettre des filtres sur les photos, vouloir et 
obtenir, ou bien vouloir et vouloir encore, réseauter, manigancer, accélérer, 
etc. 
De l’autre côté, il y a un autre paradigme, dans lequel on accueille, accepte, 
demande, fraternise, prie, marche lentement, consent, est ce qu’on est, est 
incomplet, pleure et rit, tâtonne, essaie, se brûle, essaie encore, hésite, 
renonce, célèbre, s’encorde, avance ensemble, etc. 

                                                           
6
 selon https://www.cairn.info 

7
 cf. {EI}, méditation « Ode à la fragilité assumée » 



61 

On peut bien se sentir valide dans le second paradigme ; le problème n’est 
pas là. C’est merveilleux, même : on aidera les autres de bon cœur (sûrement 
à charge de revanche quand les choses s’inverseront) !  
 
Bref, si quelque chose me chiffonne dans la 
validité, ce n’est pas dans le fait que, sur 
le plan individuel, untel ou untel se 
ressente valide. Ce qui me 
chiffonne, c’est que l’ambiance 
générale, l’air que nous 
respirons, le courant du fleuve 
dans lequel nous vivons, soit 
marqués par le paradigme de 
la validité. 

(3) Ces deux paradigmes dans la littérature 
Que je ressente des choses en moi, ça me convainc moi-même, mais guère 
plus ! Alors, convoquons des gens légitimes : Paul Nizan (Antoine Bloyé), 
Shane Claiborne ({SR}) et sœur Emmanuelle8 (qui nous parle des chiffonniers 
du Caire). Les trois comparent leurs observations : 

 de la « bourgeoisie » (pour reprendre le terme choisi par Paul Nizan, mais 
disons plutôt : nos vies occidentales) – j’y vois le paradigme de la validité ; 

 et des populations les plus pauvres qu’ils côtoient – j’y vois le paradigme 
de la vulnérabilité. 

 

 Parad. de la validité Paradigme de la vulnérabilité 

P
au

l N
iz

an
 

« Dans les maisons 
bourgeoises alignées 
dans les rues vivent des 
habitants sédentaires 
que rien n’attache au 
monde. 
Les atomes humains 
perdus dans le vide de 
la vie bourgeoise 
s’associent pour oublier 
qu’ils ne sont qu’une 
poussière » 

« Les grévistes emportaient avec eux le secret 
de la puissance ; ces hommes sans importance 
emportaient loin de lui la force, l’amitié, 
l’espoir dont il était exclu. Ce soir-là, Antoine 
comprenait qu’il était un homme de la solitude, 
un homme sans communion. La vérité de la vie 
était du côté des hommes qui regagnaient leurs 
maisons obscures, du côté des hommes qui 
n’avaient pas "réussi". "Ceux-là ne sont pas 
seuls, pensa-t-il. Ils savent où ils vont…" » 

                                                           
8
 https://www.ktotv.com/video/00001135/soeur-emmanuelle  

https://www.ktotv.com/video/00001135/soeur-emmanuelle


62 

 Parad. de la validité Paradigme de la vulnérabilité 
Sh

an
e

 C
la

ib
o

rn
e 

« Les quartiers riches 
sont le foyer de forces 
démoniaques bien plus 
subtiles : l’apathie, la 
complaisance et le 
confort. […] « Je 
connais assez de riches 
pour savoir que la 
solitude (dépression, 
suicide) est commune à 
trop d’entre eux pour 
être une coïncidence) » 

« Les lépreux m’ont montré un aperçu de ce 
que Dieu avait en tête pour le monde : un 
peuple en marche qui donne naissance à une 
autre manière de vivre, une nouvelle 
communauté marquée par la compassion et 
l’amour. Leur survie dépendait de la 
communauté. L’Evangile était leur langage. Une 
telle idée m’était complètement étrangère 
dans la culture matérialiste de mon pays » 
« Ces personnes qui mouraient faisaient partie 
des gens les plus vivants que je n’avais jamais 
rencontrés » 

Sœ
u

r 
Em

m
an

u
e

lle
 

« En France, je suis 
frappée que les 
hommes 
communiquent de 
moins en moins. 
Chacun vit pour soi, se 
fait une sorte de cercle 
où il y a quelques amis ; 
et puis c’est tout » 

« Pourquoi avaient-ils cette exultation, ces 
enfants ? Pas de jouets bien sûr, ça n’existait 
pas. Je crois que c'est ça : il y avait une sorte de 
convivialité dans le bidonville. Tous les enfants 
jouaient ensemble avec un bout de ficelle un 
bout de bois, courraient à travers les ruelles en 
chantant, tout le monde applaudissait. Il y avait 
donc dans la communication quelque chose de 
tellement simple, mais fort, mais quotidien, 
on pourrait dire à chaque instant. Qui faisait 
que ça donnait sens à la vie à travers ses 
difficultés. Je sais pas ; on montait en cordée. 
C'est quelque chose de vivre en cordée. Avec 
des centaines et des milliers. Tout le monde se 
connaît, se sourit, s'interpelle » 

4. Pourquoi le paradigme de la validité est néfaste 
Pour le développement qui suit, nous solliciterons le concours de quatre 
cobayes (volontaires, ça va de soit), subissant chacun des souffrances aux 
degrés très variés : 

 Pour Hector, souffrance au « niveau zéro » : tout va bien dans sa vie ! 

 Honoré s’est cassé la jambe. Il est en arrêt de travail. Il est handicapé dans 
son quotidien, mais il sait que sa vie normale reviendra très bientôt. 

 Hilaire s’est aussi cassé la jambe ; il est aussi en arrêt de travail. Il pensait 
bien retrouver très bientôt sa vie normale, mais il a attrapé une maladie 
nosocomiale qui prolonge son invalidité. Il est licencié, et dans le même 
temps, sa femme le quitte.  



63 

 Hubert vit à la rue depuis une dizaine d’années. Sa vulnérabilité est 
manifeste. 

 
Le paradigme de la validité qui règne en maître sur notre occident moderne 
incite, de manière invisible mais puissante, chacune et chacun à se 
revendiquer de ce paradigme : notre image sociale pâtirait trop de se trouver 
de l’autre côté ! Voyons les effets que ça a sur nos cobayes :  

 Hector se sent à l’aise dans le paradigme de la validité. Mais son confort le 
maintient à distance des grâces de la vulnérabilité. En cela, il est victime de 
ce paradigme ; 

 Il en est de même pour Honoré qui, enorgueilli par son aptitude à  se 
remettre sur pieds sans encombres, pourrait bien jeter sur Hilaire et 
Hubert des regards jugeants difficiles à endurer. Victime de ce paradigme, 
il le renforce cependant ;  

 Pour Hilaire, l’attachement au paradigme de la validité retarde l’adoption 
d’une attitude adaptée, aggravant la situation (le phénomène est mieux 
décrit dans quelques pages). Une autre façon d’en être victime ; 

 Quant à Hubert, il peine à masquer sa vulnérabilité qui le place en marge 
du monde. 

 
Rien de très joyeux… En réintégrant les enseignements du premier chapitre, 
on en arrive à ce tableau récapitulatif, qui atteste que le paradigme de la 
vulnérabilité serait préférable, quelque soit la situation de la personne :  

Situation 
individuelle 

… si vécue dans un paradigme 
de validité 

… si vécue dans un p. de 
vulnérabilité 

Absence de 
souffrance 

réflexe d’« enfant gâté »  
inadaptation aux risques graves 

empathie  
accès à sa nature profonde 

Souffrance sentiment d’exclusion    
dévalorisation  

croissance intérieure 
liens d’entraide    

 
Il est marquant de constater à quel point la corrélation que l’on s’attendrait à 
trouver dans ce tableau (suivant une logique « horizontale » : absence de 
souffrance =       ; souffrance =     ) est supplantée par l’influence du 
paradigme, se traduisant par une corrélation « verticale » (      ou       selon le 
paradigme).  
Bonhoeffer l’exprime ainsi : « Il est infiniment plus facile de souffrir en 
communion que dans la solitude ; il est infiniment plus facile de souffrir 
publiquement et dans l’honneur qu’à l’écart et dans la honte ». 



64 

De manière plus concrète, Clémentine Vergnaud, journaliste décédée d’un 
cancer en 2023 à 31 ans, a diffusé un podcast au fil de sa maladie9.  

 Au début, alors que la maladie ne fait planer sur elle qu’une vague menace 
de mort, mais alors que le paradigme de la validité est encore pleinement 
présent en elle : « A l’hôpital, je suis sur instagram ; je vois des photos de 
filles de mon âge, sur la plage, en super maillot de bain ; […] je suis 
extrêmement jalouse ».  

 Dans le dernier épisode, elle raconte ce qu’elle sait être ses derniers 
moments : « On construit des moments qu'on aurait jamais construit sans 
ça [...] on passe des moments tellement plus intenses, tellement plus vrais 
parfois… je vais pas dire que c'est une chance d'être en fin de vie, j'irai pas 
jusque là ! ». La situation est tellement plus grave, mais le paradigme de la 
vulnérabilité est là…  

 
Bref, quelle que soit leur situation personnelle, le paradigme de la validité nuit 
aux êtres humains autant qu’il les fascine…  
A tel point, peut-être, que le vrai drame du vulnérable (du pauvre, du malade, 
du vieillard et, par extension, de chaque humain) n’est pas d’être vulnérable, 
mais d’être vulnérable dans le paradigme de la validité… Ou bien, selon {IS} 
« Le problème n’est pas tant la vulnérabilité, [en tant que] réalité acceptée. 
[…] Il est dans le déni de cette vulnérabilité ». 
Un jour, peut être, « heureux comme un vulnérable "en cordée10" ! » aura 
détrôné cette curieuse référence au « coq en pâte » ! 
 
D’où cette question : pourrait-on se défaire de cette fascination, et ainsi 
adhérer au paradigme de la vulnérabilité ? 

5. Qu’est-ce qui mène au paradigme de la vulnérabilité ? 
Quels seraient les ingrédients influant sur la capacité à adhérer au paradigme 
de la vulnérabilité ? On peut en lister quatre :  

 le caractère personnel : la propension à s’obstiner ou à abdiquer, face à 
l’adversité ; 

 la grâce : il n’est pas de contexte personnel ou sociologique qui empêche 
totalement une personne de changer de paradigme : à l’improviste, hors 
de tout schéma statistique, la grâce agit… Mais ça, ça tient du mystère ! 

 les épreuves que l’on traverse, 

                                                           
9
 Ma vie face au cancer : le journal de Clémentine - https://www.franceinfo.fr/replay-

radio/ma-vie-face-au-cancer-le-journal-de-clementine/ (attention : c’est poignant !) 
10

 référence au témoignage de sœur Emmanuelle, il y a quelques pages 

https://www.franceinfo.fr/replay-radio/ma-vie-face-au-cancer-le-journal-de-clementine/
https://www.franceinfo.fr/replay-radio/ma-vie-face-au-cancer-le-journal-de-clementine/


65 

 le paradigme dans lequel on vit. 
Je n’en dis pas davantage sur les deux premiers, mais les deux autres 
demandant un peu plus d’attention, ils ont leur développement spécifique, ci-
dessous.  

a) Les épreuves que l’on traverse 
Le tableau ci-dessous détaille, pour chaque cobaye, la souffrance liée à la 
situation, ainsi que le paradigme auquel chacun se sent appartenir, du fait des 
souffrances traversées (conscience, ou non, de sa vulnérabilité). 

Prénom Souffrance induite par la situation Paradigme auquel il adhère 

Hector Aucune Validité 

Honoré Désagréable, mais vite oubliée ① Validité (renforcement) ② 

Hilaire D’abord désagréable, … puis 
insupportable 

Basculement brutal 
vers la vulnérabilité ③ 

Hubert Insupportable, mais devenant 
parfois habituelle 

Validité maintenue ④ 
ou arraché à la validité ⑤ 

① – {VE} : « Quand l’événement déclenchant la prise de conscience (le 
risque) se réalise, la fragilité est généralement considérée comme accidentelle 
et anormale. Cela déclenche un processus réflexe de réparation, lequel est 
très efficace puisque dans la majorité des cas, il va permettre à la personne de 
retrouver son intégrité passagèrement perdue et le fil ordinaire et à peine 
perturbé de son existence ». 
② – {VE} : « Le processus de réparation conduit de fait à nier la vulnérabilité. 
Dès lors qu’il fonctionne, il tend à renforcer le sentiment ou la croyance en 
une certaine invulnérabilité ». 
③ – L’accumulation de souffrances sur Hilaire finit par dépasser les capacités 
du processus réflexe de réparation, qui a fonctionné pour Hector. Hilaire 
prend donc conscience de sa vulnérabilité ({VE} : « Des événements 
particulièrement graves et irréversibles (maladie incurable, deuil, handicap, 
exclusion…), peut permettre de plonger dans les racines de sa vulnérabilité »). 
Mais l’aspect tardif de cette prise de conscience différée à l’extrême est 
potentiellement délétère ({VE} : « La négation de la vulnérabilité peut 
conduire à un processus de fragilisation puisqu’elle consiste à déprécier une 
réalité objective, à se couper de sa vulnérabilité-racine. Ce faisant, cette 
négation expose l’individu à un risque aggravé »). 
④ – Parfois, les personnes s’habituent à l’aliénation inconfortable de leur 
situation, et restent dans le paradigme de la validité.  
⑤ – Mais il se peut aussi que quelque chose les en arrache :  

 potentiellement, une accentuation soudaine de leurs souffrances ; 

 ou bien par contagion (mais j’en dis plus dans la page suivante !). 



66 

Au passage, ce tableau permet de percevoir l’ambivalence entre :  

 l’épisode de souffrance en lui-même, qui est difficile à vivre ; 

 et la conscience de notre vulnérabilité, éminemment bénéfique – que l’on 
acquiert souvent « grâce » à un épisode de souffrance. 

 
Ça fait que notre nœud de départ est dénoué : nous avons distingué le bon du 
mauvais, tout en constatant qu’ils étaient particulièrement intriqués… Avant 
de poursuivre, reprenons notre souffle en méditant cette belle phrase de {IS} : 
« Combattre les fragilités et en même temps y contempler les mystères de 
l’humanité : voilà l’humanisme de la vulnérabilité ». 
… Dong ! 
- Fin de la méditation ! 
- Quoi, déjà ? 
- Beh… on a du boulot !  

b) Le paradigme dans lequel on est 
Qu’est-ce qui fait que notre Hubert, perdu, peut-être, dans la violence, 
l’alcoolisme ou la honte de sa situation, bascule, à un moment donné, dans la 
vulnérabilité féconde ? Posons une question 
plus large : qu’est-ce qui différencie les SDF de 
nos grandes villes des chiffonniers du Caire11 ?  

 La victoire de sœur Emmanuelle, c’est 
d’avoir suscité l’irruption d’une mini-société 
apte à rendre vivable la pauvreté. Elle a su 
remplacer, dans l’air ambiant, le désespoir 
par la solidarité. Localement, le paradigme de la validité a cédé sa place au 
paradigme de la vulnérabilité… 

 Tandis que bien souvent, les pauvres de nos grandes villes ne baignent pas 
dans une telle mini-société. Bien souvent, leurs yeux sont obnubilés par les 
sirènes du modèle de développement occidental, que tout autour d’eux 
présente comme désirable. C’est toute la tragédie du nécessiteux en 
l’Occident…  

A l’instar d’Hubert, inévitablement, Hector, Honoré et Hilaire calquent leur 
comportement sur le paradigme dans lequel ils baignent...       N’y a-t-il pas là 
un levier de transformation colossal ? Si le paradigme de la vulnérabilité 
devenait désirable, et celui de la validité ringard, alors, par simple contagion, 
un basculement massif pourrait avoir lieu. Mais encore une fois, n’allons pas 
trop vite en besogne…   

                                                           
11

 cf. « B.3.c.3 - Ces deux paradigmes dans la littérature » quelques pages plus haut  



67 

6. Tous vulnérables 
On arrive presque au bout de cette première étude. Avant de pouvoir 
résumer l’ensemble des grands principes, il manque encore une pièce au 
puzzle : la conscience de la vulnérabilité comme une réalité ontologique.  
 
Selon {VE}, on compte en France (sur 60 millions d’habitants) : 

 9 millions de personnes sous le seuil de pauvreté ; 

 4 millions de personnes mal-logées ; 

 2,4 millions de chômeurs dont 1 million durablement éloigné de l’emploi ; 

 100 000 personnes en situation de surendettement ; 

 19 millions de personnes qui souffrent de maladie chronique ; 

 10 millions de personnes en situation de handicap ; 

 5 millions de personnes souffriraient de différentes formes d’addiction ; 

 6,6 millions de personnes en situation d’isolement social ; 

 600 000 orphelins de moins de 25 ans. 
 
Ajoutons-en quelques autres :  

 Selon Santé publique France  
o 13,7 % de la population sont des aidants familiaux ; 
o 23,7 % de la population âgée de 18 à 75 ans « dépassent les repères de 

consommation d'alcool » ; 

 Selon le Ministère de la Santé et de la Prévention, 20 % de la population 
souffre de troubles psychiques ; le suicide étant la première cause de 
mortalité entre 15 et 35 ans). 

 
Bref, ce que ces accumulations de chiffres effrayants nous disent, nos 
chercheurs de {IS} et de {VE} le répètent sur tous les tons : l’être humain est 
fondamentalement vulnérable. 

 {IS} : « Personne ne peut se tenir en dehors de cette vulnérabilité qui 
affecte l’homme de sa naissance à sa mort » ; 

 {IS} : « Il ne devrait pas y avoir fracture avec d’un côté les fragiles et de 
l’autre les invulnérables dont le mythe est médiatisé, mais nous sommes 
soit des fragiles avérés soit des fragiles en sursis, bref tous vulnérables » ; 

 {IS} : « Nous affirmons que la vulnérabilité de l’homme fait partie de son 
anthropologie fondamentale. Nous sommes tous "pauvres" de quelque 
chose. C’est ce qui nous fait hommes. C’est ce qui nous distingue des 
machines et qui fait notre dignité » ; 

 {VE} : « Toute personne vivante est vulnérable » ; 



68 

 {EB} l’écrit aussi, dans son style à lui : « L'homme d'en-bas est en chacun 
de nous comme le puits de terreur et fureur que recouvre comme elle 
peut la dalle des bienséances et de la raison établie ». 

 
Alors, si on est vulnérables, pourquoi s’imposer plus longtemps un paradigme 
qui nie, dénigre, rend honteux cet état d’être ? 

7. Conclusion 
Voilà ce qu’on peut retenir : 

 Les souffrances que l’on rencontre 
o n’ont rien de bon en elles-mêmes ;  
o mais souvent, elles favorisent l’émergence de la conscience de sa 

propre vulnérabilité, ce qui est une sacrée trouvaille dans l’expérience 
humaine ! 

 Les deux paradigmes à disposition n’offrent pas le même « rendement » 
de conversion de la souffrance vers cette trouvaille vertueuse (si c’est pas 
malheureux, quand même, de gâcher toute cette belle souffrance !)      : 
o le paradigme de la validité s’avère : 
 faux : non-conforme 

à l’être humain (car 
on est tous 
vulnérables) ; 

 réducteur : il incite l’être humain à 
rester à la surface de lui-même ; 

 éprouvant : il rend les situations difficiles 
encore plus défavorables ; 

o trompeur : il parvient à se montrer attrayant malgré tout ; 
o le paradigme de la vulnérabilité :  
 réoriente vers la quête 

spirituelle et humaine ; 
 renforce les structures 

de solidarité, pour 
aider à traverser les 
souffrances. 

 
Une fois les bases posées, voyons plus en détail l’anatomie comparée de ces 
deux paradigmes.  

  



69 

C. Anatomie des paradigmes 

1. Introduction 
Pour approfondir la connaissance de nos paradigmes à l’étude, passons en 
revue certains des traits marquants du paradigme de la validité, avec, en 
écho, la posture vulnérable connexe. Thèmes abordés :  

 Les valeurs cardinales de chaque paradigme ; 

 Le niveau d’exigence : le standard de vie acceptable ; 

 Les interactions invisibles : le ressenti vis-à-vis des souffrances induites ; 

 La relation à la souffrance : stratégie d’évitement ou consentement 
confiant ; 

 Le rapport aux codes sociaux : à quoi on se sent relié et ce que ça produit ; 

 Le rapport à la limite. 
 
Il faut rappeler ici, avec vigueur, que l’antagonisme entre les paradigmes se 
joue au sein de chaque personne. {EB} : « Le dénonciateur est dans le 
dénoncé. J'en suis et j'en profite, de ce que je déplore ».  
 

2. Valeurs cardinales 

a) Validité : fort, courir plus vite que les autres 
 La perception du valide fonctionne selon un « mode binaire de la réussite 

ou de l’échec, du gain ou du coût, du bon et du mauvais, du fort et du 
faible, etc. »12. Et puisqu’ « en dépit d’une morale fabulaire qui fait primer 
le roseau sur le chêne, notre société persiste à valoriser sans discernement 
le fort sur le faible », le valide se focalise sur la puissance, conformément 
aux orientations de la société qui l’entoure : « Nos sociétés modernes sont 
frappées du sceau de la performance, de l’efficacité et de la vitesse : 
o croissance perpétuelle ; 
o puissance du génie humain, poussant au continuel dépassement de soi, 

et allant désormais jusqu’à des perspectives transhumanistes ». 

 Le valide redoute les aléas et cherche à maîtriser son environnement. Dans 
ce sens, il fait en sorte, autant que possible,  
o de ne pas laisser trop de place à ses ressentis intérieurs, qui pourraient 

ébranler sa stabilité ;  
o d’être indépendant : dépendre de l’aide d’autrui est source 

d’incertitude. 

                                                           
12

 les citations de ce paragraphe sont issues de {VE} 



70 

 La satisfaction de son ego est le moteur de ses choix et actions.  

 Il place la spiritualité au rang des superstitions. Tout juste lui reconnaît-il la 
vertu d’apaiser les faibles dans leurs épreuves.  

b) Vulnérabilité : ensemble, ralentir en conscience 
 Le vulnérable place sa croissance dans l’être plutôt que dans le faire. Il 

refuse la frénésie du monde ; il lui préfère une lenteur consciente. Il 
recherche lui aussi la croissance, mais plutôt que de la stimuler dans des 
domaines matériels finis, où elle en vient à nuire, il la suscite dans des 
espaces spirituels illimités où son déploiement infini est vertueux. 

 Il croit en l’aventure collective,  
o comme source de résilience bien plus pertinente que la posture 

individualiste ; 
o et surtout, comme source de sens pour l’âme humaine.  

 Il consent à se laisser « déranger » par ses ressentis intérieurs, qu’il prend 
pour des indications (parfois inconfortables) de choix de vie à ajuster.  

 Il apprend à trouver sa joie dans le bonheur des autres, ainsi que dans les 
services qu’il rend et qu’il accepte de recevoir. Il est heureux de sentir les 
caprices de son ego s’apaiser peu à peu.  

 Il croit en une mystérieuse source de vie et d’amour, qu’il nomme 
confusément Dieu, et dont il ne finit pas de découvrir les innombrables 
facettes. 

3. Niveau d’exigence 

a) Validité : vouloir tout 
 De même que l'homme occidental a colonisé les terres de ses frères 

d’autres continents, l’homme du paradigme de la validité (et c’est souvent 
le même !) a colonisé la pyramide de Maslow. Il prétend que chaque étage 
lui revient de droit. Il se scandalise de se voir refuser l'accès à tel ou tel 
niveau. La santé est un droit absolu, tout comme l'alimentation raffinée, la 
réalisation de soi, le dernier i-phone, etc. Sa norme, c'est « tout ». De ce 
fait, il est complet par lui-même, et peut fermer derrière lui la porte de son 
cœur.  

 Au-delà du « vouloir tout », c’est même le « vouloir plus » : en tout instant, 
le niveau de confort souhaité n’est jamais le niveau de confort présent, 
mais toujours son degré supérieur : l’eau courante ? Il faut qu’elle puisse 
être chaude. Le téléphone ? Qu’il se glisse dans ma poche et accède à 
Internet. La voiture ? Qu’elle se conduise toute seule… 



71 

 Le valide qui peine à suivre le rythme de ces « vouloir tout/plus », se 
refusant la honte publique de l’abdication, en vient à faire semblant. Il 
évite de s’ouvrir à ses vulnérabilités, cache ses addictions honteuses, enfile 
au matin un masque qui présente bien, et fait étalage de ses réussites sur 
les réseaux sociaux… Et peut-être bien que tous font semblant ?! 

b) Vulnérabilité : la base, c’est bien 
 Le vulnérable, trop limité, ne peut qu’abdiquer 

devant l’échelle du bonheur véhiculée par le 
valide. Mais c’est une abdication gagnante : il 
comprend que les exigences – toujours plus 
complexes – que la vie moderne impose 
mettent l’homme sur une route qui 
diverge du sens fondamental de son 
passage sur terre. 

 La culture du vulnérable puise son 
bonheur dans le petit peu (petit peu qui 
est, peu ou prou, la mesure de la 
justice13).  
o avoir à manger, voilà bien une grâce, et qu’importe que ce soit raffiné ; 
o être en vie aujourd'hui… what else !  

 La culture du vulnérable accueille tous ceux qui décrochent des exigences 
de la validité. Ensemble, ils comblent autant que possible leurs 
incomplétudes réciproques. 

4. Interactions invisibles 

a) Validité : la violence banale 
 N’est-il pas choquant que le valide ait l’air de si bien tolérer que ce « tout » 

qu’il considère comme un dû soit accaparé au détriment de la nature, de 
ses frères et sœurs des autres continents et de ceux des siècles à venir ? 
« Mon diesel vaut plus que leur vie », semble-t-il estimer mollement 
depuis le volant de son SUV. 

 Il profite de quantités de biens de consommation et de loisirs, dont il se 
sert pour « vibrer » ; comme s’il y avait besoin de cela pour toucher le plus 
vivant en soi.  

                                                           
13

 cf. « E.4.d - Niveau 3 – contre-culture », de ce chapitre : la « part équitable » 



72 

b) Vulnérabilité : la communion des vulnérables 
 Dans le paradigme de la vulnérabilité, au contraire, toucher au plus vivant 

en soi – qui est Dieu – vibre à l’unisson avec la communion des vulnérables.  

 Cela exclut tout ce qui pourrait leur nuire.  

X. Un cri du cœur ! 
  Au nom de la communion des vulnérables,  

 en tant qu’être souffrant décentré du monde des valides, je me sens 
profondément en communion avec ceux qui souffrent dans le monde. Ça 
n’est pas une vague idée théorique : le frère vulnérable est absolument 
mon frère que j’aime ;  

 connaissant la souffrance, je déteste l’idée de faire souffrir ce frère.  
Traduction avec des exemples :  

 Je ne sais plus admirer un paysage – soit-il magnifique – si j’y accède par le 
truchement de la voiture : l’image d’un petit frère africain, les pieds 
enfichés dans une mare de pétrole, apparait inévitablement en filigrane.  

 On connait, au moins un peu, la violence de l’industrie textile. Si je dois 
arbitrer entre des vêtements neufs, indignes à mon cœur car tissés de 
souffrance, et des vêtements élimés, distendus, déchirés qui m’affichent 
comme indigne aux yeux du monde valide, je choisis la seconde option. 

 Ces exemples sont des détails, mais leur puissance symbolique est grande : 
la communion des vulnérables m’amène à une conversion qui fracasse, 
pulvérise, volatilise en moi tous les codes violents du paradigme de la 
validité : voiture, téléphone, beauté/bien-être, etc.14 

Le monde est au bord du gouffre. Partout, on lutte pour la survie, mais le 
paradigme de la validité se régale de petits repas entre amis, avec ses verres à 
pied bien alignés, et ce vin qui, « tu vas voir, se marie si bien avec cette 
pintade ». Summum : le paradigme de la validité fait mémoire du fils de Dieu 
naissant rejeté des hommes en mangeant des repas fastueux dans un entre-
soi excluant…  
Alors, donnez-moi des vêtements déchirés, de la bière éventée, de l’eau plate 
et tiédasse, mais surtout, avec cela, donnez-moi des frères de route à aimer, 
et avec qui partager ces biens déconsidérés. Tout le reste est pour moi un 
« confort inconfortable15 ».  

                                                           
14

 puisque même à son échelle personnelle, la conversion ne se fait pas en un jour, il 
faut bien composer concrètement avec le monde actuel - cf. chapitre « III – C.1 - La 
radicalité de la vulnérabilité est-elle exigeante ? » - cf. aussi {EI}, apport « Les clés de 
conversion » : la clé de la contradiction assumée avec bienveillance 
15

 expression issue de {SR}. Tant que j’y suis, {SR} encore : « il n’y a rien qui me rende 
plus malade que de parler de pauvreté autour d’un joli diner gastronomique » 



73 

5. Relation à la souffrance 

a) Validité : confort lénifiant 
 Le valide recherche une vie confortable et exempte de souffrance. 

 Il considère que la souffrance lui est non seulement désagréable, mais 
également préjudiciable.  

 Pourtant, le confort :  
o fragilise la résilience : le valide ne sait pas faire sans son confort ;  
o attiédit les âmes : 
 Ivan Illich16 : « Chacun exige que le progrès mette fin aux souffrances 

du corps, maintienne le plus longtemps possible la fraîcheur de la 
jeunesse, et prolonge la vie à l'infini. Ni vieillesse, ni douleur, ni 
mort. Oubliant ainsi qu'un tel dégout de l'art de souffrir est la 
négation même de la condition humaine » ; 

 Soljenitsyne17 estime pour sa part que la vie occidentale « élevée 
dans le culte du bien-être terrestre » produit un « épuisement 
spirituel » et un « affaiblissement du caractère » ; 

 Nietzsche18 : 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mt 16,18-23 : Pierre, contestant l’annonce des souffrances à venir pour Jésus 
(« il lui fallait […] souffrir beaucoup de la part des anciens, des grands prêtres 

                                                           
16

 « L'obsession de la santé parfaite », Le Monde Diplomatique, mars 1999 
17

 dans Le déclin du courage 
18

 dans Ainsi parlait Zarathoustra - Wikipedia éclaire ainsi la notion de « dernier 
homme » : « le dernier homme [désigne] l'extinction à venir du dépassement de soi 
de l'homme. Il représente l'état passif du nihilisme, dans lequel l'homme ne désirera 
plus rien que le bien-être et la sécurité » 

« Il est temps que l’homme se fixe à lui-même son but. Il est temps que 
l’homme plante le germe de sa plus haute espérance. Maintenant son 
sol est encore assez riche. Mais ce sol un jour sera pauvre et stérile et 
aucun grand arbre ne pourra plus y croître. Malheur ! Les temps sont 
proches où l’homme ne jettera plus par-dessus les hommes la flèche de 
son désir, où les cordes de son arc ne sauront plus vibrer ! Je vous le 
dis : il faut porter encore en soi un chaos, pour pouvoir mettre au 
monde une étoile dansante. Je vous le dis : vous portez en vous un 
chaos. Malheur ! Les temps sont proches où l’homme ne mettra plus 
d’étoile au monde. Malheur ! Les temps sont proches du plus 
méprisable des hommes, qui ne sait plus se mépriser lui-même. Voici ! 
Je vous montre le dernier homme » 



74 

et des scribes, être tué, et le troisième jour ressusciter ») s’entend asséner un 
« Passe derrière moi, Satan ! ». Preuve de la tendance humaine à éviter la 
souffrance. Et preuve aussi que ce n’est pas du gout de Jésus…  

b) Vulnérabilité : accepter de traverser la souffrance 
Le vulnérable, autant qu’il le peut, ne contourne pas la souffrance.  

 Composant avec ce qui est dans une adaptation quotidienne, le vulnérable 
renforce sa résilience ; mais l’essentiel n’est pas là.  

 La fin de la vie terrestre de Jésus est une suite de consentements à la 
souffrance : arrestation, brimades, jugement, moqueries, crucifixion. Plus 
tôt, jeûnant quarante jours au désert, il va même au devant de la 
souffrance. Liiiibre, le gars ! A se demander si la libération que le Christ est 
venu apporter sur terre n’est pas un peu de cette nature : l’équanimité 
devant la souffrance (on y revient dans quelques lignes). De même, le 
vulnérable, dans la mesure du possible, accueille ce qui vient :  
o conscient que la vie ne lui doit pas la santé, le vulnérable accueille la 

maladie, 
o le vulnérable ne choisit pas sa mort : il essaie d’accueillir sa venue, 
o la vulnérable accepte la vie qui se développe en elle19. 

Il est précisé « dans la mesure du possible », parce que le vulnérable 
consent également à ses impuissances intérieures. Il accepte de ne pas 
réussir à se comporter selon ce qu’il perçoit être bon. Mais l’essentiel n’est 
encore pas là. Il est dans ce qui suit…  

 Ce consentement à la souffrance n’est pas un acte de bravoure stoïque 
isolé et vain. Il relève du fait décisif de l’expérience humaine dont nous 
entretenait Maurice Bellet dans le premier chapitre20. Elle témoigne de 
l’espérance que les croix engendrent des résurrections. Le vulnérable qui, 
grâce à Dieu, consent à la souffrance qui l’assaille reçoit la paix de l’âme et 
devient signe d’espérance pour les personnes alentours ({EB} : « Si quelque 
humain est descendu dans l'en-bas de l'en-bas, jusqu'à goûter la grande 
mort, sans que pourtant soit détruite en lui la semence de vie, alors nous 
pouvons tout croire et tout espérer »). 

                                                           
19

 pour les évocations de l’euthanasie et de l’avortement, loin de moi l’idée de relayer 
de froides injonctions de morale individuelle. J’imagine juste qu’un vulnérable (avec 
sa propension à accueillir ce qui vient en y voyant la potentialité d’une mystérieuse 
grâce) vivant dans une société au paradigme vulnérable (avec ses qualités d’entraide 
et de soutien inconditionnel bien supérieures à ce que nous connaissons) serait plus 
facilement enclin à accueillir la vie dans ses extrémités 
20

 cf. chapitre « I – D.2.c - La portée mystique de l’instant de la libération » 



75 

6. Rapport aux codes sociaux 

a) Validité : codes aliénants 
 Pour le valide, le sentiment d’appartenance est lié au statut social. Cette 

appartenance se matérialise par un ensemble de codes qu’il est rassurant 
de respecter : posséder des biens, être en couple, avoir un bon travail…  

 A l’inverse, ne pas respecter ces codes mène à un douloureux sentiment 
d’exclusion. 

b) Vulnérabilité : liberté d’être ! 
 Le vulnérable se sent mal dans ces codes : 

o si, comme il l'a appris, il faut posséder pour exister, alors il se sent mal 
de ne pas posséder ;  

o si, comme il l'a appris, il faut être en couple et avoir des enfants pour 
exister, alors il se sent mal de ne pas être en couple et de ne pas avoir 
d’enfants. 

o Il devra alors trouver des êtres pour lesquels on existe sans cela. 

 Une fois passé le deuil des appartenances classiques, il trouve quantité 
d'appartenances à développer : 
o humanité : l’appartenance à la famille humaine ;  
o nature : l'appartenance à la Création, avec Frère Soleil et Sœur Eau ; 
o spirituel : l’appartenance de fils ou fille de Dieu. 

 A se relier à ces appartenances gratuites, le vulnérable décorrèle 
appartenance et codes, pour une plus grande liberté d’âme. Il s’inspire 
alors des figures « hors cadre » : 
o les Henry David Thoreau, les Robert Louis Stevenson ; 
o les saints, et leurs chemins tellement loin de ceux du monde (n’est-il 

pas curieux, de la part de tant de bons chrétiens, d’être si attaché 
socialement au paradigme de la validité et de vénérer avec tant de foi 
ces êtres aux vies si tortueuses ?)… Justement, un témoignage de sainte 
Thérèse a toute sa place ici. ({TH}) : 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

« Un soir d’hiver, j’accomplissais comme d’habitude mon petit office, il 
faisait froid, il faisait nuit… Tout à coup j’entendis dans le lointain le son 
harmonieux d’un instrument de musique, alors je me représentai un salon 
bien éclairé, tout brillant de dorures, des jeunes filles élégamment vêtues 
se faisant mutuellement des compliments et des politesses mondaines ; 
puis mon regard se porta sur la pauvre malade que je soutenais ; au lieu 
d’une mélodie j’entendais de temps en temps ses gémissements plaintifs, 
au lieu de dorures, je voyais les briques de notre cloître austère, à peine 
éclairé par une faible lueur. Je ne puis exprimer ce qui se passa dans mon  



76 

 
 
 
 
 
 

 Et le vulnérable de se surprendre :  
o à estimer que c’est dans le désalignement d’avec le monde qu’on 

devient humain ; 
o à opter pour une vie sans cadre plutôt qu'un cadre sans vie ;  
o à préférer une flaque d’amour dans un terrain vague à une belle piscine 

pleine de sa suffisance chlorée. 
 
Ici, la balance entre les deux paradigmes mérite quand même d’être 
rééquilibrée :  

 s’il est vrai que les projets de vie conséquents (travailler, avoir une vie de 
couple, etc.) présentent le risque d’être détournés en moyens de nourrir 
l’ego, ils peuvent également être une authentique trame qui maintient les 
personnes dans l’axe vertueux : contribuer au projet de Dieu.  

 A l’inverse, un vulnérable qui serait trop chétif pour mettre en place une 
telle trame, s’il s’évite effectivement la dérive égotique, perd du même 
coup un support précieux, ce qui le confronte lui aussi au risque de rater 
l’essentiel21.  

7. Rapport à la limite 

a) Validité : aller de limite en limite 
Notre société valide nous incite, en toute chose, à aller jusqu’à être arrêté par 
une limite :  

 dans la consommation, l’injonction est de consommer jusqu’à nos limites 
financières (qui peuvent même être dépassées par le crédit !) ;  

 dans les interactions humaines (des rivalités professionnelles aux enjeux 
géopolitiques), il s’agirait d’aller jusqu’à être empêché par un autre qui, 
selon le rapport de force, risque même de nous repousser ; 

 dans l’organisation de nos journées, la prescription tacite est de s’activer 
jusqu’à l’épuisement.  

Et le monde se régule comme ça ; et avec lui, chaque valide qui s’en réclame. 

                                                           
21

 cf. {ML}, chapitre I.F « Contribuer à un projet qui me dépasse »  

âme, ce que je sais c’est que le Seigneur l’illumina des rayons de la vérité 
qui surpassèrent tellement l’éclat ténébreux des fêtes de la terre, que je 
ne pouvais croire à mon bonheur… Ah ! Pour jouir mille ans des fêtes 
mondaines, je n’aurais pas donné les dix minutes employées à remplir 
mon humble office de charité… » 



77 

b) Vulnérabilité : choisir l’autolimitation 
Le vulnérable voit dans son incapacité à jouer ce jeu une occasion d’en 
dénoncer les règles (c’est un peu mauvais joueur, c’est vrai      !).  
Il propose une autre règle du jeu : celle de l’autolimitation. Pour lui, ce qui 
oriente les choix n’est plus la limite extérieure, mais la conscience intérieure. 
Il se réjouit de cette parcelle de pouvoir qu’il décide délibérément de ne pas 
utiliser. Il voit dans cette autolimitation : 

 l’exercice de sa liberté ; 

 une façon de ressembler à Dieu, car Dieu, tout puissant, s’autolimite. 
Ainsi, l’autolimitation est l’exercice de la liberté pour soi et l’offrande de la 
liberté pour autrui.  
C’est à ce projet que veut travailler le vulnérable, et il s’évertue à en explorer 
toutes les facettes : 

 limité dans ses ressources financières, il trouve pourtant le goût de se 
restreindre pour pouvoir donner ; 

 malmené par les comportements prédateurs alentours, il concède encore 
davantage que ce qu’on lui prend (on est ici pleinement dans le concept de 
non-violence de « faire honte »22 : aller toucher la conscience de celui qui 
opprime) ; 

 ralenti par une santé fragile, il consacre sa plus belle énergie à la 
contemplation (ha ha ha ! Ça, le vulnérable que je suis y arrive pas du 
tout !!!). 

8. Conclusion 
On pourrait certainement poursuivre cet inventaire longtemps encore, en 
reprenant notamment la longue liste de verbes du paragraphe « B.3.c.2 - 
Justement, qu’est-ce qui flotte dans notre air ? ». Mais ça suffit comme ça ! 
 
Ce sous-chapitre, observant les deux paradigmes dans différentes dimensions, 
complète bien le sous-chapitre précédent. Tout est désormais bien 
décortiqué !  
 
Tout est bien décortiqué, mais nous sommes là sans élan devant la chose que 
nous observons. L’étude temporelle du sous-chapitre qui vient nous permet 
d’initier une dynamique (qui sera rendue opérationnelle par le dernier sous-
chapitre).  

                                                           
22

 cf. {ML}, chapitre II.G « La non-violence aux racines spirituelles » 



78 

D. Approche temporelle 

1. Introduction 
L’approche temporelle nous permet d’éclairer plusieurs points de natures 
différentes :  

 observer le flux et le reflux de chacun des paradigmes au fil de l’histoire, et 
comprendre la spécificité et l’importance de la période actuelle ; 

 en profiter pour quantifier la proportion de chacun des paradigmes dans 
un avenir utopique ; 

 dévoiler l’importance cruciale d’un basculement de paradigme dans le 
temps présent (et à plus forte raison encore dans un avenir proche). 

2. Va-et-vient dans l’histoire 

a) De tout temps 
On dirait bien que de tout temps, et 
encore aujourd’hui dans de nombreuses 
parties du monde (en gros, hors « pays 
riches »), c’est le paradigme de la 
vulnérabilité qui est le lot de l’humanité. 
Tout juste, une part plus ou moins grande 
d’ « élites » s’en soustraient.  

b) Hier 
Récemment, avec les trente 
glorieuses, toute la société 
occidentale s’est sentie aspirée vers 
le paradigme de la modernité23. La 
vulnérabilité est devenue ringarde.  
Pendant ces années, la croyance 
dans le progrès et la résorption de la 
pauvreté matérielle ont produit un 
certain alignement entre le 
paradigme (force) et la sensation 
intérieure des individus (force également). On a cru y trouver une sorte 
d’aboutissement : l’être humain était arrivé à sa pleine réalisation, fin de 
l’Histoire ! Les rares fous qui y voyaient la négation de l’essence humaine et 
du message de l’Evangile étaient raillés… 

  
                                                           
23

 autre nom du paradigme de la validité, avec une connotation légèrement différente 



79 

c) Le retournement qui s’ouvre  
Heureusement, en 2024, 
l’avenir fascine bien moins qu’il 
n’inquiète. Et heureusement 
encore (je peux me permettre 
d’écrire ça : j’en fais partie !), la 
masse de ceux qui sont 
éprouvés au point de ne plus 
pouvoir suivre s’étoffe de jour 
en jour. L’alignement est 
rompu, et avec lui l’illusion de la 
modernité triomphante. Peu à peu, ce paradigme de la modernité apparait 
comme un ensemble qui broie et qui violente. Il n’y a rien à sauver en lui, si ce 
n’est les âmes qui s’en échappent au fil du temps (hum… je me demande 
toujours si ces phrases percutantes servent par leur clarté, ou bien desservent 
par leur dureté… pardon si ça blesse). 
 
Il est difficile d’abandonner un paradigme (surtout lorsque celui-ci flatte si 
bien ce que notre striatum recherche : confort, facilité…), et s’affranchir de 
son système de valorisation et de récompense. Mais on peut s’attendre à un 
puissant « effet de rattrapage », notamment parce que24 : 

 la tension entre le paradigme de la modernité et le ressenti 
intérieur devient intenable (les conditions – hors sol, à grand renfort 
d’énergie fossile – qui ont permis le développement de la modernité se 
sont tellement dégradées que l’écart devient invivable entre l’idéal qui 
continue à être projeté et la réalité des vies)… Partout, entend-on dire, les 
corps sont fatigués, les âmes sont blêmes, l’usure s’accumule (de 
l’agricultrice surmenée au soignant des EHPAD au dos brisé, du salarié 
privé de sens à l’étudiante qui cumule les petits boulots, de la psychotique 
sans soin au retraité esseulé…). Ça se tend, au point de craquer ;  

 les exemples de défection se multiplient autour de nous (il est bien plus 
facile de clamer : « le roi est nu » quand d’autres le font autour de soi25).  

Il reste à cette masse d’éprouvés à prendre conscience qu’elle n’est pas le 
poids mort que le paradigme de la validité voit en elle. Et qu’elle est même 
une voie de salut, apte à contribuer à remettre l’humanité à sa juste place. 
                                                           
24

 cf. {EI}, apport « La conversion communautaire », « D’où vient cet 
individualisme ? » (courbe au bas de la page 222) 
25

 cf. principe des interactions spéculaires, si bien illustré par le conte « les habits 
neufs de l’empereur » (Andersen), et expliqué dans {EI}, apport « Freins et moteurs à 
la conversion vers l’écologie intégrale », paragraphe « Frein : tout est figé » 



80 

3. Quelle proportion de chaque substance 
Justement, quelle est sa juste place ? Dans les schémas des pages 
précédentes, on voit la répartition vulnérabilité/validité osciller au fil du 
temps. Quel serait donc la répartition idéale ?  

a) La position molle : 50 % 
Souvent, on plaidera pour un taux de 50 % en se référant aux invitations de la 
tradition chrétienne à la saine force autant qu’à la saine humilité. « La gloire 
de Dieu, c’est l’homme vivant », disait saint Irénée de Lyon. Ça n’est pas 
l’homme rabougri. C’est vrai : la force est absolument une vertu, au même 
titre que l’humilité. L’exercice de ces vertus – l’une comme l’autre, produit de 
grandes et belles choses. 
Suivant cette lecture, on constatera que le paradigme de la validité a 
déséquilibré la balance entre ces deux substances, au profit de la force.  
Ainsi, on invitera à une attention particulière à la vulnérabilité, 
en précisant qu’en d’autres occasions, où la société 
aurait été marquée par une vulnérabilité 
invalidante, c’eût été un sursaut de force 
qu’on aurait appelé de nos vœux !  
Mais ce « on » que j’utilise trahit ma 
réserve par rapport à ce point de vue. Car ce qui m’anime, c’est… le 100 % ! 

b) La position forte : 100 % vulnérable 
« 100 % » qui revient à extraire 
totalement l’homme du paradigme de 
la validité. Ça parait un peu fort de 
café ! Serais-je de ceux qui conspuent 
la réussite et vénèrent l’échec ? Non, 
je reconnais la vertu de la force, mais, 
effronté, je maintiens ma position.  
 
Je pourrais me contenter d’un 
argument d’autorité, en citant sainte 
Thérèse (docteur de l’Eglise, excusez du peu) ({TH}) : « L’ascenseur qui doit 
m’élever jusqu’au Ciel, ce sont vos bras, ô Jésus ! Pour cela je n’ai pas besoin 
de grandir, au contraire il faut que je reste petite, que je le devienne de plus 
en plus » ; mais j’ai aussi mon raisonnement à moi ! 
 



81 

Pour retomber sur mes pattes, je propose 
une représentation sur deux plans :  

 le plan sociétal, avec sa pauvreté et sa 
puissance (« PAPU » ??? Non : 
« PAuvreté | PUissance » ! Aaah, 
d’accord !)  

 le plan spirituel : HUmilité et FOrce (dont 
on a dit tout le bien qu’on pensait un peu 
plus haut).  

 
De là, on s’éloigne du paradigme de la validité, en deux étapes (il faut se 
concentrer un peu, parce que c’est pas hyper simple) :  

 Distinguer des notions trompeusement proches : 
o la puissance moderne, qui baigne dans la 

tentation dominatrice, n’est pas la vertu de 
force, mais son image écornée par le péché. 
Le paradigme de la validité est donc la force 
malade traduite en dogme. 

o la vulnérabilité est une façon de vivre la 
pauvreté, qui, ouvrant la petite porte26 vers le 
plan spirituel, mène à la vertu d’humilité. Les épreuves ne sont pas le 
cœur, bien sûr, mais ce sont souvent elles qui permettent de trouver le 
cœur27. Si d’autres arrivent au cœur autrement, gloire à Dieu !  

 Reconnaitre une différence de nature :  
o qui dirait que le gamète mâle et le gamète femelle sont de même 

nature ? Qui dirait que la voile et le gouvernail sont de même nature ? 
o de même, Humilité et Force ne sont pas des éléments de même nature, 

que l’on placerait sur les plateaux d’une balance pour les équilibrer :  
 l’humilité est le champ. Le paysan prépare longuement son champ. 

Là est tout le labeur : il le draine, l’amende, le travaille ; 
 et la force est la graine… D’un geste (auguste, certes, mais bref), il 

jette la graine en terre ; 
 la graine poussera d’autant mieux que le champ aura été préparé. 

Des deux étapes précédentes, on comprend : 

 que le paradigme de la validité n’est pas la vertu cardinale de force ;  

                                                           
26

 cf. chapitre « I – C.1 - La grande porte et la porte étroite » 
27

 cf. chapitre « I – B.2 - La fêlure et la lumière » 



82 

 et que même cette vertu de force, étant donnée sa nature, n’est, dans le 
cœur de l’être humain, que le parachèvement d’un lent travail au contact 
de l’humilité.  
o 2 Co 12,7-9 : « Ma puissance donne toute sa mesure dans la 

faiblesse » ; 
o {BD} : « Seule la contemplation de nos limites et de notre misère nous 

met un plan au-dessus : qui s’abaisse sera élevé. Le mouvement 
ascendant en nous est vain s’il ne procède pas d’un mouvement 
descendant » ; 

o Jésus qui lave les pieds de ses disciples, c’est une action (force) brève, 
dont la grandeur vient d’une profonde imprégnation d’humilité.  

 
Bref, il est donc bon que notre société mette toute 
son attention à restaurer le terrain de son humilité 
(grâce au paradigme de la vulnérabilité) ; ce qui lui 
redonnera accès à une puissance saine28, 
découlant pleinement de sa vertu de force. 

4. Il n’y a qu’à consentir 

a) Feindre la vulnérabilité ? 
C’est bien beau, tout ça, mais le paradigme de la vulnérabilité ne se décrète 
pas intellectuellement : il se ressent, il s’éprouve ! Moi-même, il m’a fallu un 
paquet d’épreuves pour que je cède ; et mes « rechutes » validistes sont 
encore nombreuses ! Bien sûr, chacun vit des épreuves ; et une invitation à se 
laisser transformer par elles, plutôt que de s’accrocher à son paradigme de 
valide, pourrait porter quelque fruit. Mais ça me semble un objectif bien léger 
pour un livre de cette qualité…     Non : il y a mieux à dire !  
 
On pourrait dire que l’adhésion à l’Evangile nous rend à coup sûr vulnérables : 

 {FV} : « L'Évangile si je le prends au sérieux, il vulnérabilise, et pas qu'un 
peu : si je le prends au sérieux, et que j'aime comme Dieu aime, que j'aime 
les ennemis, que je reconnais Dieu dans le pauvre, le petit, le fragile, etc. 
ça change complètement ma vie ». 

 {FV} : « Il faudrait qu'on reprenne conscience de ce scandale de Dieu qui se 
fait petit, l'incarnation, la mort de Jésus en croix. […] Le dieu qui s'offre aux 
chrétiens n'est pas dans la toute-puissance ». 

                                                           
28

 cf. {ML}, chapitre 1.H, « L’équilibre {puissance – humilité} : les choses y sont dites 
autrement, de manière (j’espère) complémentaire 



83 

Mais il y a encore à dire, car l’époque (actuelle et dans un futur proche) est 
propice au retour de la vulnérabilité.  

b) L’effet de la période actuelle 
Si l’on veut regarder les choses comme elles sont, dans notre XXIe siècle 
déboussolé, le simple fait que nous jouions un rôle dans la société (même 
absolument anodin : consommer, travailler, se déplacer, communiquer, se 
divertir, se nourrir, se soigner ; et même si nous visons de bonne foi le bon et 
le beau) nous place de fait dans une posture maltraitante29. Il suffit de 
regarder à l’intérieur de soi : c’est une question de sincérité de regard30…  
L’éthique suffirait à nous secouer, mais puisque nous sommes chrétiens (si tu 
l’es !), formulons les choses ainsi : « mon Dieu, par ma vie quotidienne, je nuis 
à ta Création ». Vive douleur : nous ne sommes pas dignes de la mission 
confiée dès la Genèse, piètres intendants31 !  
 
Puisque ce rôle que 
nous jouons est 
anodin, puisque 
toutes les pratiques 
destructrices de la 
société se sont 
répandues jusqu’à 
devenir absolument 
normales, il est très 
difficile de s’en 
extraire32. Effroi : 
« mon Dieu, je NE 
SAIS PAS vivre sans 
nuire à ta Création ».  
Alors, commence le chemin de croix (qui est également un chemin de joie !) : 
consommer autrement ? Travailler autrement ? Se déplacer, communiquer, 
se nourrir, se soigner… autrement. Quitter tout ce qui tue la Création est une 
entreprise colossale : perdre ses repères, perdre son statut, perdre ses 
sécurités. Si ça, ça amène pas au paradigme de la vulnérabilité, je veux bien 
manger mon chapeau !  

                                                           
29

 cf. aussi « C.4.a - Validité : la violence banale », dans ce chapitre  
30 

dans {LS} 218, le pape nous invite justement à : « examiner nos vies et reconnaître 
de quelle façon nous offensons la création » 
31

 {CC}, méditation « Venons-nous réellement sur terre pour la détruire ? » 
32

 {CC}, méditation « Difficile d’avoir conscience d’un mal qui nous est banal » 



84 

Bref, renoncer à cette violence ordinaire conduit à se déposséder de ce qui 
prémunit contre l’état de vulnérabilité, et ainsi à faire d’une pierre deux 
coups :  

 retrouver la saine place du contributeur de la Création (ça fait du bien !),  

 et se trouver replacé dans le paradigme de la vulnérabilité qui guide l’âme 
humaine vers le meilleur d’elle-même. 

 
Quand le pape François parle, dans Laudato si’, de conversion à l’écologie 
intégrale (et on connait la radicalité du mot conversion), je crois bien que c’est 
de ce processus dont il s’agit.  
Tant qu’à parler de Laudato si’, le pape nous y invite également à la 
conversion communautaire (autre conversion, même radicalité !). On pressent 
bien ici, tels que les enjeux sont présentés, que le développement de 
pratiques d’interdépendance devient une impérieuse nécessité33.  
 
Ainsi, il n’y a pas à faire un simulacre de passage au paradigme de la 
vulnérabilité : il n’y a qu’à décider de rompre avec l’excroissance actuelle qui 
organise un simulacre de toute-puissance, pour revenir à la réalité de notre 
nature, pas très enviable peut-être, mais paradoxalement libératrice. Oui, si je 
fais abstraction de toutes ces béquilles mortifères, je suis fondamentalement 
vulnérable.  
 
Quelques phrases pour situer le degré de dérangement ressenti par celui qui 
accueille le défi : 

 {4F} : « Pour nous éviter quelques menues besognes comme d’allumer la 
lampe ou le feu, d’aller à pied de lieu en lieu ou d’un étage à l’autre, il faut 
que des milliers d’hommes se démènent au fond des mines et dans des 
usines parmi des bruits et des fumées d’enfer, si bien que notre léger 
soulagement n’est qu’un déplacement de la formidable charge ; lequel 
désaxe la balance de la justice, de l’accord et de la paix » 

 {4F} : « Réduire nos désirs à nos besoins, et nos besoins à l’extrême » 

 {BD} : « Il faut discriminer le superflu de l’essentiel, les mirages du siècle de 
l’"Unique nécessaire" » 

 Saint Basile : « A l'affamé appartient le pain que tu gardes. A l'homme nu, 
le manteau que recèlent tes coffres. Au va-nu-pieds la chaussure qui 
pourrit chez toi. Au miséreux, l'argent que tu tiens enfoui ». 

                                                           
33

 les choses sont dites ici de manière un peu abruptes, {VL}, livret « Garde-t-on ses 
moufles en été ? » développe tout ça plus en longueur   

https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=affame
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=appartient
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=pain
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=que
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=gardes
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=homme
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=manteau
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=que
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=recelent
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=tes
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=coffres
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=va-nu-pieds
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=chaussure
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=qui
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=pourrit
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=chez
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=toi
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=misereux
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=argent
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=que
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=tiens
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=enfoui


85 

 {4F} : « Si tu veux la paix, ne prépare pas la guerre. Si tu ne veux pas la 
guerre, répare la paix. Pour ce, fais-toi pauvre » 
 

Aie aie aie ! Nous voilà dans l’inconfortable position du jeune homme riche de 
l’Evangile (Mt 19 21,22 : « Jésus lui répondit : "Si tu veux être parfait, va, 
vends ce que tu possèdes, donne-le aux pauvres, et tu auras un trésor dans 
les cieux. Puis viens, suis-moi." À ces mots, le jeune homme s’en alla tout 
triste, car il avait de grands biens ».  
La tradition chrétienne corrompue par un esprit bourgeois a su imposer une 
lecture symbolique de cette scène, et c’est bien commode. Mais, aujourd’hui, 
le chaos du monde nous interpelle : en conscience, que faisons-nous de ce 
passage ?! 

XI. Un regard sans voile 
    Gilbert34 (un autre ami inspiré) livre une illustration de la puissance 
perturbatrice de la période actuelle, quand on consent à se laisser déranger :  

  « Je suis "intranquille", en souffrance et en colère. Je trouve insupportable 
de rester dans ce monde qui ne voit pas – ou ne veut pas voir – et n’agit 
pas comme il le devrait. "J’ose transformer en souffrance personnelle ce 
qui se passe dans le monde" pour reprendre l’expression du pape François 
dans Laudato si’ §19 » ; 

 « Je ne sais plus comment m’y prendre pour avancer. Je suis anéanti. La 
conscience vive de la réalité m’atteint moralement. Et elle me fait 
abandonner parmi mes activités celles qui me paraissent futiles. […] Je n’ai 
plus goût aux divertissements, aux distractions. » ; 

 « Il me reste les joies simples de la vie, celle des moments en famille, des 
relations vraies entre les personnes, de la contemplation de l’appétit de 
vie d’un enfant, de la perception de la respiration de la nature autour de 
moi, de la satisfaction d’une tâche effectuée avec soin, d’un service 
rendu… En fait, c’est déjà beaucoup ! » ; 

 « J’ai une aversion particulière contre ces moyens de transport 
hypercarbonés qu’on utilise impunément pour des prix dérisoires. Ce sont 
des injures aux terriens victimes dès aujourd’hui du réchauffement 
climatique qui, du sol d’Afrique ou d’ailleurs, les regardent passer ». 

 
Il faut bien dire et redire une chose… Rhaaa ! Comment dire ?! Renoncer au 
confort de la modernité, ça n’est pas triste. Si l’on présuppose que c’est triste, 
c’est que le mensonge de la modernité nous a trompés.  

                                                           
34

 dans son livre Chemin du sens, à paraître bientôt (espérons !)  



86 

On entend parfois l’expression d’une colère jalouse, envers les « boomers », 
qui auraient pillé la planète pour s’offrir une vie de rêve. Qu’ils aient pillé la 
planète, ça oui (sans rancune     !), mais certainement pas pour une vie de 
rêve ! Je ne peux pas envier cette vie déconnectée de la Vie, qui consiste à 
glisser sur le tapis roulant de la facilité, à partir un week-end dans un 
« resort » au Maroc, à rouler dans une grosse cylindrée climatisée… Les 
premières victimes de la modernité, ce sont ces boomers eux-mêmes, et la 
colère jalouse ressentie n’est que le signe que le mensonge a prise sur nous.  
Comme il est difficile à déconstruire, ce mensonge !  
C’est que, prévoyante, la modernité a effacé les traces d’une forme de vie 
alternative : elle a créé un environnement dans lequel la vulnérabilité était 
parfois absente, souvent impalpable, toujours taboue. Dans nos esprits, elle a 
pris la forme d’une déficience à fuir.  
Et on se retrouve à voir des pauvres types comme moi suer sang et eau pour 
produire un livre qui, au final, retrace maladroitement les contours d’une 
réalité pourtant évidente à l’ensemble du vivant !   
Nous vivons simplement la fin d’une colossale aberration. Cette aberration a 
écrit en nous des choses fausses. En vrai,  

 le vivant est vulnérable, incomplet, en sursis, toujours guetté par la 
pénurie ;  

 invivable dans le paradigme de la validité, cette vulnérabilité trouve sa 
place, son sens, sa réalisation dans un paradigme taillé pour elle… 

5. L’effet de demain 
Ci-dessous, trois développements, comme trois façons de présager de 
bouleversements susceptibles de rendre friable l’hégémonie actuelle – 
apparemment immuable –  du paradigme de la validité. 

a) Se préparer aujourd’hui a un demain bien sombre 
Si aujourd’hui, la plongée dans la vulnérabilité implique encore souvent un 
consentement qui requiert la bonne volonté individuelle, l’avenir sombre et 
incertain du monde pourrait bien nous précipiter tous, sous peu, dans une 
situation de vulnérabilité assez radicale et assez peu choisie : dérèglement 
climatique, effondrement de la biodiversité, dégradation des sols agricoles, 
difficultés d’accès à l’eau, mouvements migratoires colossaux, guerres, etc. 
risquent de mener d’ici peu à une transformation drastique du contexte dans 
lequel chacun de nous évolue au quotidien. Comme l’écrit {EB}, le monde que 
nous connaissons va disparaitre : « Adieu l'expansion, le toujours plus, le 
demain sera meilleur, la bourse, les bagnoles et la politique des USA ! Tout 
par terre. […] On y va, ça au moins c'est sûr. Tous le savent, sauf ceux qui ne 



87 

veulent pas le savoir. Il est vrai qu'ils sont assez nombreux » (Ouch ! J’ai peut 
être tort de citer des auteurs si éloquents : ça souligne, par contraste, ma 
fadeur à moi. Bof, c’est ainsi !      ). 
Ce qui amoindrit considérablement le degré d’utopie de ce livre : il ne s’agit 
pas de mobiliser une quantité d’énergie titanesque pour faire advenir un 
basculement de paradigme, mais bien de s’ajuster à un phénomène qui va 
inévitablement se produire. 
 
Cependant, les désastres à venir n’impliquent pas mécaniquement un 
basculement dans le paradigme de la vulnérabilité : dans toute catastrophe, la 
tiédeur préexistante se mue en deux substances opposées : l’entraide et la loi 
du plus fort, dans des proportions variables. La crise de 1929 a amené la 
montée du fascisme (loi du plus fort), et il se pourrait bien que le XXIe siècle 
suive le même chemin. Déjà, les haut-parleurs médiatiques nous enjoignent à 
résister par la force à la loi-du-plus-fort-du-camp-d’en-face35…   
Mais le paradigme de la vulnérabilité ne se perd pas dans les prévisions et la 
stratégie : il se cultive au présent, pour lui-même, et pour, si possible, créer 
des conditions favorables à ce que, une fois l’adversité venue, nous glissions 
plus naturellement vers l’entraide. 

b) Les fracas du match modernité vs « en-bas » 
Dans {EB}, Bellet annonce l’échec du projet de suppression des abîmes de 
l’âme humaine (ce qu’il appelle l’ « en-bas ») que porte la modernité :  

 Ce qui nous est proclamé : « Le bouleversement qu'introduit le progrès 
bondissant de la technique […] signifie l'avènement d'un nouvel âge, une 
mutation d'une ampleur comparable à l'apparition du néolithique. Quand 
ce processus est suffisamment avancé, et il avance ou avancera partout, 
l'homme d'en bas, dit-on, a disparu. […]. Les terreurs mythiques, c'est 
derrière nous ». 

 Ce projet échoue, car l’ « en-bas » est une composante immuable de l’être 
humain : « Mais c'est faux, et c'est ce que révèlent, bien malgré eux, ceux 
chez qui la douleur éclate. En réalité, quiconque ose regarder sa propre 
vie, sans les lunettes roses que nous impose le commerce universel, doit 
bien constater qu’en lui cette dimension demeure ».  

 Cet échec est heureux, car l’en-bas est aussi ce qui amène au paradigme 
de la vulnérabilité : « Et voilà le terrible point : c'est dans l’en-bas que 

                                                           
35

 cf. {ML}, chapitre II.G « Justice, guerre et non-violence » : rien n’oblige à succomber 
aux logiques du fascisme. Mais la voie non-violente, la voie de l’entraide, la voie de 
l’Evangile, est d’autant plus crédible qu’elle est cultivée, sur le long terme  
 



88 

l'être humain peut connaître sa grandeur ; c'est en […] en traversant la 
ténèbre qu'il en vient à qui il est. Tel est l'humain de l'humain ».  

Bref, selon lui, le projet de la modernité est voué à l’échec : plus le couvercle 
se croira solide, plus l’inévitable refoulement de l’en-bas sera explosif ! 

c) Dénoncer la folle promesse de la modernité 
Dans La robustesse du vivant, Olivier Hamant souligne aussi le caractère 
exceptionnellement instable de l’époque actuelle : 

 « Les rapports scientifiques convergent pour qualifier le XXIe siècle : il sera 
fluctuant » 

 « Il va falloir apprendre à vivre en perdant le contrôle. Nous quittons le 
néolithique. » (encore cette histoire de néolithique, ils se sont passés le 
mot, avec Bellet, ou quoi ?!      ) 

Cette instabilité discrédite absolument le paradigme de la performance 
(proche de celui de la validité), au profit d’un fonctionnement plus robuste, 
qui n’est pas sans liens avec le paradigme de la vulnérabilité :  

 « La performance sort nécessairement de l’équation : dans tous les 
réseaux du vivant (neurones, écosystèmes, etc.), on trouve 
l’hétérogénéité, des processus aléatoires, des lenteurs, des délais, des 
redondances, des incohérences, des erreurs, de l’inachèvement ».  

 « L’entrée dans l’ère de la pierre rugueuse, bricolée, hétérogène et 
polyvalente » 

 « Remplacer la performance par la robustesse constitue une révolution 
copernicienne ».  

Là encore, on sent que le maître-mot n’est pas la stabilité. Il y a des brèches à 
investir ! 

6. Conclusion 
L’approche temporelle permet d’établir que : 

 nous en sommes à un point de l’histoire où notre imaginaire collectif, 
encore gonflé d’un individualisme hérité des décennies passées, ne peut 
plus masquer son incompatibilité avec la période actuelle ; 

 le paradigme qui correspond à l’âme humaine est celui de la vulnérabilité ; 

 pour basculer dans ce paradigme, inutile de simuler ! Il « suffit » de choisir 
de débrancher la perfusion technologico-pétrolière qui dope nos 
existences… 

 ce choix, difficile à poser aujourd’hui, n’est qu’une anticipation, une 
préparation à l’inéluctable de demain.  

Nous voilà prêts à passer à l’action. C’est l’objet du sous-chapitre suivant, qui 
distribue des rôles à chacun…  



89 

E. Imaginer autre chose 

1. Introduction 
Petit point d’étape :  

 Nous avons nommé cette réalité imperceptible qu’est le paradigme.  

 Nous avons établi que le paradigme qui prédomine actuellement dans 
notre société n’était plus ajusté aux temps présents. 

 Alors probablement qu’il convient d’en changer ? Nous en avons identifié 
un autre, qui paraît sensiblement plus adapté… 

 
Oui, mais on change pas de paradigme comme de chemise !  

 Il faut pouvoir : un paradigme, ça nous constitue. C’est intriqué avec notre 
être. Pas facile de s’en dépêtrer !  

 Et il faut vouloir : le paradigme en vigueur, il flatte plutôt bien nos âmes 
humaines…  

 
Alors, dans ce sous-chapitre,  

 commençons par nommer la nature du changement qui est en jeu ;  

 et comme tout changement a besoin d’acteurs, nous continuerons en 
donnant un rôle à chacun.  

2. Poser l’objectif 

a) Tout changer pour que rien ne change ? Nooon 
Selon {IS}, deux modèles se sont succédés depuis le XVIe siècle :  

 un modèle de domination (Descartes : « Nous rendre maîtres et 
possesseurs de la nature ») ; 

 qui « s’est retourné en son contraire qui est le modèle postmoderne de la 
faiblesse. On ne compte plus les ouvrages qui font l’éloge de la faiblesse, 
de la lenteur, […], de la fuite, de la paresse, de l’oisiveté… ». 

 
D’apparence, le second modèle est en rupture radicale avec le premier. Mais 
{IS} continue : « Toutefois, le modèle de la faiblesse n’a pas conduit à une 
réévaluation de celle-ci. Si la vulnérabilité est reconnue comme constitutive 
de toute vie, elle reste vue de manière négative. […] Comment s’en étonner ? 
Les contraires appartiennent au même genre. Un cogito humilié réagit au 
cogito exalté, donc hérite de ses limites […]. Que, désormais, prendre soin de 
la vulnérabilité devienne un acte central, voire l’acte central de l’éthique 
n’empêche pas qu’elle soit évaluée de manière dépréciative ». 
 



90 

b) Changer à la racine ? Ouiii  
« Les contraires appartiennent au même genre ». Et nous, il nous faut un 
autre genre. On se situe à un degré plus profond que ce que l’intuition nous 
suggère : il ne s’agit pas de demander à notre être de réévaluer sa position sur 
le sujet de la vulnérabilité, mais bien de transformer notre être selon le 
paradigme de la vulnérabilité. Chantier colossal, dont l’ampleur ne peut pas 
se penser a priori, étant donné que c’est la substance même de ce qui pense 
qui est amenée à être transformée.  
  
Conversion des êtres, et, de manière concomitante, conversion des structures 
(il est d’ailleurs bien difficile de savoir qui de l’œuf ou de la poule36…). A 
l’instar des grandes luttes de notre temps (racisme, écologie, féminisme, etc.), 
nous avons, dans le domaine de la vulnérabilité, un chantier « déconstruction 
idéologique » à mener. Un chantier du même ordre de grandeur ? Oui, je le 
crois. Car si le féminisme répond au patriarcat (ce qui n’est pas une mince 
affaire), la vulnérabilité répond à tout ce qui se cache derrière la validité, et 
qui marque tant notre époque au point de menacer l’équilibre de notre 
planète : performance, accélération, culte de l’ego… Il me semble que ce n’est 
pas non plus une mince affaire (peut-être bien d’ailleurs que ces deux affaires 
ont un lien de parenté) ! 
 
Vertige : sur quoi, alors, nous appuyer ?  

 nous ne partons pas de nulle part : tout est (notamment) dans l’Evangile ! 
La foi chrétienne est familière avec :  
o le degré de transformation (la notion de « conversion » est centrale 

dans la foi chrétienne) ; 
o la direction de la transformation (si bien représentée par la 

vulnérabilité consentie de Jésus tout au long de sa vie). 

 {IS} donne également quelques pistes plus sociologiques :  
o « La vulnérabilité doit trouver sa place dans toutes les activités régies 

par l’économique et le politique » ; 
o « La vulnérabilité humaine n’est pas une faiblesse à rectifier, mais un 

socle anthropologique à partir duquel il convient de construire la vie 
sociale comme vie relationnelle respectueuse du "mystère" de chaque 
être » ; 

o « La question est alors : existe-t-il des conditions organisationnelles 
favorisant la reconnexion à sa propre vulnérabilité ? » 

 

                                                           
36

 {ML}, chapitre I.E.V.3.c – « Pour une société harmonieuse, un être humain debout » 



91 

L’ambition est bien celle-là : acceptant la vulnérabilité comme socle 
anthropologique incontournable, concevoir une société qui, prenant en 
compte cette vulnérabilité, lui permet de se révéler positive. C’est cela, la 
révolution vulnérable. Révolution non pas au sens d’insurrection, mais au 
sens de renversement, de changement de paradigme.  
 
Bien entendu, ni le fait que j’écrive ce livre ni le fait que tu le lises ne fera 
advenir de révolution. Mais…  

 mais comme on l’a écrit plus haut, la modernité occidentale triomphante 
est plus fragile qu’elle ne le proclame. Et plus elle s’obstine, plus elle se 
fragilise : elle produit elle-même les conditions de son effondrement, de 
sorte que la tragique l’alternative posée par Martin Luther-King (dans un 
autre contexte) : « Vivre comme des frères ou mourir comme des idiots » 
devient de plus en plus incontournable. Alors, c’est le moment de rouvrir 
le grand livre des utopies ; 

 en outre, celui qui vit selon le paradigme de la vulnérabilité se moque des 
chances de succès. Ce qui compte pour lui n’est pas ce qui est faisable, 
mais ce qui est juste. Non pas calculer, mais « veiller » (Mc 13,35-37) ; 

 et enfin, il ne s’agit pas d’idéologie, mais du concret de nos vies : nous 
sommes de plus en plus nombreux à être à bout de souffle. Et chacun, 
étant donné le paradigme en vigueur, souffre de sa souffrance même !  

3. Penser autrement et agir autrement  
Il y a à penser autrement… Les bribes de paradigme de la vulnérabilité qu’on a 
pu collecter plus haut37 sont des réactions au paradigme de la validité. Or, un 
paradigme ne se définit pas en calquant la trame d’un autre : il configure sa 
propre trame selon ce que sa propre nature appelle. Comment on fait ? J’sais 
pas bien, mais…  

 … on peut commencer par ne plus faire de la vulnérabilité un point aveugle 
de la société ({CV} : « mettre fin au déni des vulnérabilités, qu’elles soient 
ontologiques, sociales ou systémiques ») ; 

 Pour cela, prendre de la distance sur nous-mêmes ({CV} : « s’extirper, 
s’exfiltrer de la réalité telle qu’elle nous est proposée aujourd’hui ») ; 

 Puis concevoir une vision ; 

 Et alors, donner corps à cette vision en développer des pratiques. 
Piouf… Epuisant ! Heureusement que, fidèle au paradigme de la vulnérabilité, 
on se contente d’accompagner tout ça sans chercher à le maîtriser ! 

                                                           
37

 cf. « C - Anatomie des paradigmes », dans ce chapitre 



92 

Et puisque sur cette terre, tout s’incarne, penser autrement ne suffit pas. Il 
faut vivre les choses autrement. Il faut que chacun, valide et vulnérable (et, en 
chacun de nous, la part valide et la part vulnérable), trouve son rôle dans 
l’entreprise de basculement vers le paradigme de la vulnérabilité. Hi hi ! A lire, 
ça doit avoir l’air assez clownesque : je parle comme si j’étais un haut 
responsable en charge de l’organisation d’un projet d’envergure… « Monsieur 
le ministre de la transition vulnérable, bonjour ! Quelle mesure comptez-
vo…. » …. « Eh, Olivier, réveille-toi : tu baves sur ton clavier ! »…  

4. Des rôles pour les valides 

a) Rôles graduels 
Me basant sur la réflexion menée par le collectif Anastasis pour l’organisation 
du premier Festival des Poussières, je vais plutôt parler de pauvreté que de 
vulnérabilité, ici, mais ça revient au même ! 
Le collectif parle de trois appels :  

 « nous mettre à l'écoute des plus pauvres pour entendre la voix du Christ à 
travers eux ; 

 construire le Royaume en luttant pour la justice, pour éradiquer la misère ; 

 nous faire pauvres ». 
 

Voici une bien belle intention ! Je m’en inspire grandement dans le 
développement qui suit, où ces appels deviennent des « niveaux », comme 
dans un jeu vidéo. On notera que :  

 on passe de trois appels à cinq niveaux : le premier appel étant 
décomposé ; 

 la difficulté des niveaux va en grandissant (plus ou moins… parce qu’en 
fait, le niveau 3, il est vachement dur !), pour accompagner la progression.  

b) Niveau 1 – humanité (inclusivité) 
Il est bon que les personnes valides (puisque ce sont 
principalement elles qui organisent la vie d’une société) 
créent les conditions d’accueil des vulnérabilités. Cela,  

 pour des raisons évidentes d’humanité ; 

 mais aussi parce que, semble-t-il, la voix du Christ 
passe à travers les pauvres38, et qu’il est donc bon de 
créer les situations permettant d’être à leur contact (intuition qu’on 
retrouve dans {SR} : « Plutôt que de faire ce qui nous semble raisonnable 

                                                           
38

 cf. « E.4.c - Niveau 2 – écoute », dans quelques pages 



93 

et de demander la bénédiction de Dieu, nous 
ferions mieux de nous entourer de ceux que 
Dieu a promis de bénir ». 

 
Comment concrètement ? Se basant sur la 
roue de l’intersectionnalité, réfléchir à la façon 
d’intégrer, autant que possible, chacun des 
rayons de cette roue.  
Prenons l’exemple d’un festival. Il y a de 
nombreuses petites et grandes choses qui peuvent 
dissuader un vulnérable de rejoindre un festival. Souvent, même s’il n’y a pas 
d’impossibilité absolue, c’est la crainte du jugement, et l’accumulation des 
petites difficultés qui décourage : on pressent qu’on ne fait pas partie de la 
communauté, puisqu’elle ne nous considère pas… Alors, pêle-mêle, quelques 
éléments d’une posture inclusive : 

 penser une communication qui inclut ceux qui n’ont pas de téléphone 
portable ou d’accès aux réseaux sociaux ;  

 s’adapter, selon ce qui est possible (accessibilité, régimes alimentaires, 
rythmes adaptés, etc.) et, idéalement, tourner positivement ces 
adaptations : non pas les voir comme des compromis fait aux inadaptés, 
mais comme des occasions de retour à des fonctionnements plus 
vertueux. Par exemple, décider d’un festival sans téléphone portable peut, 
en plus de permettre la venue de personnes électrosensibles, rappeler à 
l’homme augmenté par son smartphone qu’il peut s’en passer, et que c’est 
rafraîchissant ; 

 prévoir des cercles de minorisés ; 

 proposer un prix libre (bien que conscient !) ; 

 dans la communication, exprimer la volonté d’une démarche inclusive ; 

 lorsque l’on applaudit les organisateurs, à la fin du festival, également 
applaudir les invisibles. Quoi ?  
o il est évidemment approprié d’applaudir ceux qui ont rendu le festival 

possible… Mais d’une certaine manière, ils ont déjà leur récompense : 
l’être humain est heureux de préparer, heureux de se donner pour un 
projet auquel il croit, heureux d’en voir le résultat ! 

o Le vulnérable, lui, subit comme une double peine : 
 il n’a pas la joie de porter collectivement des projets ; 
 il n’a pas non plus la reconnaissance qui en découle. 

o Peut-on, alors, être reconnaissant aussi envers la « veuve de 
l’Evangile », et, ainsi, remercier toute forme de dilatation du cœur, 
indépendamment du prisme de validation du « faire » et de l’utilité au 



94 

groupe ? Et y ajouter une pensée pour celles et ceux qui ont dû 
renoncer à venir, car le défi était trop grand ? 

c) Niveau 2 – écoute 
« À l'écoute des plus pauvres pour entendre la voix du 
Christ à travers eux »… Mais sur quoi peut se fonder cette 
intuition selon laquelle les vulnérables pourraient révéler 
par leur vie les signes du Royaume de Dieu ? 
Sur la Bible, d’abord :  

 Lc 6,20 : « Heureux, vous les pauvres, car le royaume de Dieu est à vous » ;  

 Jc 2,5 : « Dieu, lui, n’a-t-il pas choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du 
monde pour en faire des riches dans la foi, et des héritiers du Royaume 
promis par lui à ceux qui l’auront aimé ? » ; 

 Rm 8,14-17 : « Vous avez reçu un Esprit qui fait de vous des fils […] de 
Dieu, héritiers avec le Christ, si du moins nous souffrons avec lui pour être 
avec lui dans la gloire ». 

Et puis ailleurs, aussi :  

 Danièle Bouchart de Wambrechies39 : « Le premier rang de ceux qui 
forment la terre : des infirmes, des handicapés mentaux, des sourds, des 
aveugles et Jésus dit "qu’ils font du bon travail pour la terre". Au deuxième 
rang, ceux qui font de leur mieux pour aider le Seigneur. Au troisième 
rang, ce sont ceux qui sont en colère contre le Seigneur » ; 

 saint Vincent de Paul : « Les pauvres sont nos maîtres en spiritualité » ; 

 le jésuite Etienne Grieu40 définit « la grande pauvreté comme étant un 
véritable lieu théologique » ; au même titre, selon lui, que les écritures, la 
réflexion de l’Eglise, ou bien encore la figure des saints. Il poursuit : « La 
vulnérabilité […] donne accès à Dieu lui-même » ; 

 pape François : « Dans la faiblesse des pauvres, il y a une force salvatrice. 
Et si, aux yeux du monde, ils ont peu de valeur, ce sont eux qui nous 
ouvrent le chemin du ciel. Ils sont nos passeports vers le paradis ». 

 François Odinet41 (prêtre, théologien) : 
o « C'est pas dans des longs discours que les signes du royaume 

apparaissent mais précisément dans ces récits très concrets où Jésus 
croise des personnes qui sont extrêmement éprouvées. C’est là, dans 
ces signes, dans ces rencontres, le royaume s'approche ». 

                                                           
39

 dans En chemin avec Jésus-Christ (retranscription des messages qu’elle dit avoir 
entendus du Christ) 
40

 docteur en théologie, auteur de Le Dieu qui ne compte pas. Citation issue de {FO}  
41

 podcast « Anastasis - Episode 6 - Les pauvres, clé du royaume », https://collectif-
anastasis.org/podcasts/ 

https://collectif-anastasis.org/podcasts/
https://collectif-anastasis.org/podcasts/


95 

o « Dans le livre de Sophonie, il y a cette inversion où les pauvres 
deviennent le modèle de la foi et de l’espérance. Dieu ne rêve pas d’un 
peuple qui a faim, mais d’un peuple où on apprenne à croire et à 
espérer comme les pauvres ».  

o « C'est comme ça que je comprends "bienheureux les pauvres de 
cœur" : pas du tout dans le sens où simplement on se reconnaîtrait 
petit, où on progresserait dans l'humilité. Tout ça, c'est très bien, mais 
c'est pas la pauvreté. Etre pauvre en esprit, c'est apprendre à regarder 
Dieu, à croire en Dieu, à parler de Dieu avec les pauvres, à partir des 
pauvres. Autrement dit, la pauvreté spirituelle, c'est se tenir devant 
Dieu à l'école des pauvres ».  

 
Note : il serait naïf de croire que l’orgueil du valide s’éteint chez le vulnérable. 
Bien au contraire, celui-ci devient hargneux ! « Comme je porte mal et 
médiocrement ma croix ! », se lamente l’auteur de {FG} ; et je me lamente 
avec lui. Cette place centrale des vulnérables n’a pas à donner lieu à une 
quelconque fierté (« eh ouais mon pote ! J’suis le chouchou de Dieu ! ») : tout 
juste une occasion de trouver un sens, et puis, ça ne fait pas du vulnérable un 
être exceptionnel en lui-même : c’est seulement la vulnérabilité en lui qui 
parle de Dieu, en ce qu’elle le rend transparent à Dieu. 
 
Histoire d’être un peu concret, lors d’une rencontre dans laquelle un temps 
guidé est prévu pour faire connaissance, on peut inciter les participants à se 
rencontrer sur leurs faiblesses, par exemple, en remplaçant la question 
anodine « tu fais quoi dans la vie ? » par « quelle vulnérabilité veux-tu 
partager ? », avec, pourquoi pas, des sous questions :  

 qu’est ce que ça t’apprends ? quelle fécondité ça a ? 

 qu’est ce que ça te dit du chemin des béatitudes ? 

d) Niveau 3 – contre-culture  
Cette partie est en fait l’installation dans le temps des 
attitudes développées dans les deux premiers niveaux. 
Par imprégnation prolongée, par la répétition et 
l’approfondissement des dispositions de ces niveaux, la 
culture de la validité cède peu à peu sa place à une 
contre-culture de la vulnérabilité.  
 
Cela sert :  

 le vulnérable, qui sent peu à peu une résonance plus grande entre 
l’intérieur et l’extérieur de lui-même ;  



96 

 le valide, qui, rassuré par le contexte général, s’autorise plus facilement à 
quitter ses sécurités et à plonger pleinement dans ses propres failles, 
pouvant ainsi goûter la consistance de cette promesse divine des 
béatitudes      ! 

 
Dans la perspective de sobriété que la catastrophe environnementale en 
cours rend inévitable, notre Occident va 
devoir réduire son train de vie. Or, le 
paradigme de la validité (avec son 
bonheur par l’« avoir », ses exigences, 
son agitation, etc.) est gourmand en 
ressources42. Lorsqu’il prétend entrer en transition, le paradigme de la validité 
conserve son niveau d’exigence, et se contente d’optimiser, réduire, 
perfectionner, rendre « éco-responsables » les moyens pour y parvenir… Mais 
ça ne suffit pas ! 
Avec son idéal plus simple, le paradigme 
de la vulnérabilité fait reculer le 
« maximum de bonheur » pour venir le 
faire coïncider avec la part de richesse 
qui échoit à chacun, dans un régime de 
justice (appelons-la « part équitable »). On goute alors à la joie d’être aligné à 
ce qui est juste, et on est en place pour les secousses à venir !  
 
Un petit exemple très concret de ce qui contribue, mine de rien, à amener 
une communauté à changer de paradigme : si l’on formule des intentions de 
prière pour une messe, on pourra renoncer à induire l’idée que la souffrance 
est nécessairement extérieure au groupe de croyants (quelle violence pour 
ceux qui, pourtant au-dedans, souffrent). Intentions entendues récemment, 
qui renforcent le paradigme de la validité :  

 « Jésus, ami des pauvres et des petits, rends nous attentifs à leur appel » ; 

 « On rencontre souvent des personnes qui souffrent 
de solitude. Prions pour elles ». 

e) Niveau 4 – justice  
Etape suivante : « construire le Royaume en luttant 
pour la justice, pour éradiquer la misère ». Inutile de 

                                                           
42

 courbe basée sur les études de la relation bonheur ressenti / salaire (par exemple 
https://www.pauljorion.com/blog/2018/11/13/etude-de-luniversite-de-gand-sur-la-
relation-bonheur-salaire-en-belgique-par-marc-debliquy/) 



97 

s’attarder sur ce point, qui nous fait assez vite l’effet d’une double évidence :  

 partager avec ceux qui sont dans le besoin, comme la Bible nous y invite :  
o Mt 25,34-40 : « J’avais faim, et vous m’avez donné à manger […] chaque 

fois que vous l’avez fait à l’un de ces plus petits de mes frères, c’est à 
moi que vous l’avez fait » ; 

o Tb 4,7 : « Ne détourne ton visage d’aucun pauvre ». 

 travailler à rendre les structures économiques moins inégalitaires. 
 
Notons que les inégalités actuelles, si profondes, ne sont bonnes :  

  ni pour ceux du haut,  
o qui passent à côté de la grâce de la pauvreté,  
o qui ont une peur bleue de « tomber » ; 

 ni pour ceux du bas, qui se trouvent parfois dans une indigence 
difficilement supportable ; 

 ni pour la société, car elle se trouve scindée en deux groupes qui ne se 
reconnaissent plus entre eux.  

 
La réduction des inégalités a pour effet 
de resserrer la courbe de population 
afin que son maximum coïncide avec la 
part équitable, ce qui, dans le contexte 
de sobriété présenté plus haut, évite 
que la réduction des richesses impacte 
ceux qui en manquent déjà.  
Et, si l’on ne veut pas se mentir (et 
même si l’on peut considérer que 
Simone Weil exagère un peu : « Etant 
donnée la situation générale et permanente de l’humanité dans ce monde, 
peut être bien que manger à sa faim est toujours une escroquerie »), la part 
équitable, c’est plus ou moins ce que nous voyons aujourd’hui comme la 
pauvreté. Transition avec le niveau 5…  

f) Niveau 5 – pauvreté 
« Nous faire pauvres »…  
Le rapprochement entre la misère que l’on vise à 
éradiquer dans le niveau 4 et la pauvreté que l’on 
embrasse au niveau 5 peut faire l’effet d’une 
contradiction.  
Les membres d’Anastasis s’en sortent astucieusement, 
en utilisant « misère » pour un état de pauvreté si extrême qu’il faut 



98 

l’éradiquer. On pressent en effet qu’il y a un seuil sous lequel la vie n’est plus 
que douleur, chaos, abîme, et que ça n’a rien d’enviable… Mais est-ce bien si 
vrai ? A écouter l’expérience mystique d’Etty Hilsum ou d’autres dans les 
camps de concentration43 (lieu habituellement placé assez haut sur l’échelle 
du chaos) ; ou bien les récits de Sœur Emmanuelle dans les bidonvilles du 
Caire, ce n’est pas si évident. De fait, selon la réflexion menée plus haut44, ce 
qui tranche entre le vivable (voire l’heureux) et l’invivable tient moins au 
degré de pauvreté qu’au paradigme dans lequel on se trouve.  
 
En réalité, le niveau 5 n’est pas d’abord un appel à la pauvreté en tant 
qu’altération d’un ou plusieurs paramètres de nos vies (santé, argent, etc.), 
mais plutôt un appel à s’assimiler soi-même au paradigme de la vulnérabilité. 
En ce sens, il serait un niveau 3 auquel on contribue en y plongeant  soi-même 
({EB} : « Il faudrait qu'ils descendent pour de bon ; qu'ils acceptent d'être qui 
ils sont, pour cette part d'eux-mêmes même qui communie à la détresse 
innommable. Ils auront alors une chance d'entrer dans la grande humilité »). 
 
On trouve dans {IS} un passage inspirant à ce sujet : « Est-il possible et 
vraiment logique de penser qu’on puisse transformer la société en revêtant 
simplement une posture de pauvre ? Peut-on réellement réduire les 
mécanismes qui produisent la vulnérabilité et les exclusions en étant 
vulnérable soi-même ? Certes non ! Mais c’est une manière plus juste et plus 
adaptée que de cerner le problème en s’y sentant impliqué. De cette manière, 
on peut mieux prendre part à un combat qui n’est pas pour quelques uns, 
mais qui engage tous les hommes à œuvrer pour la société humaine. N’est-ce 
pas, en définitive, le nécessaire et indispensable combat pour la dignité de la 
personne humaine et la promotion du bien commun ? ». 
 
Il se trouve qu’entrer soi-même dans la vulnérabilité en tant que paradigme 
permettra, par un heureux effet collatéral, de se laisser glisser paisiblement 
dans une pauvreté matérielle (simplicité de vie, renoncement à la maîtrise, 
etc.45). Cet effet collatéral est néanmoins important, car la richesse est un 
accaparement des biens du pauvre, ce qui n’est pas très bien vu Là-Haut : 
Jc 5,1-5 : « Et vous autres, maintenant, les riches ! Pleurez, lamentez-vous sur 
les malheurs qui vous attendent. […] Le salaire dont vous avez frustré les 

                                                           
43

 cf. chapitre « I – G.1.c - Le bien, le mal… tout dépend de comment on le vit » 
44

 cf. « B.5.b - Heureux comme un pauvre en cordée », dans ce chapitre 
45

 l’arche de Gwenves (Lanza del Vasto) donne merveilleusement à voir ce à quoi peut 
ressembler la pauvreté choisie, au nom de la justice  



99 

ouvriers qui ont moissonné vos champs, le voici qui crie, et les clameurs des 
moissonneurs sont parvenues aux oreilles du Seigneur de l’univers ». 
 
Quelle aventure ça doit être, de délibérément choisir le paradigme de la 
vulnérabilité ! Comment faire pour le sentir s'édifier en soi ? 

 sûrement un processus graduel ; 

 sûrement en se nourrissant d’écrits édifiants :  
o la Bible (ex. : dialogue de Jésus avec le jeune homme riche),  
o et plus largement, la vie de saints (ex. : saint François) ;  

 sûrement en partageant les limites que l'on ressent : plan émotionnel, plan 
symbolique, difficulté à déconstruire des imaginaires collectifs tenaces46, 
etc. ; 

 sûrement en lançant des initiatives concrètes (renoncer à tel ou tel 
sécurité/confort) ; 

 sûrement en prêtant attention à la joie ressentie à chaque étape 
d’approfondissement de cette quête (la joie de la justice, par exemple, 
c’est pas rien !) 

g) Niveau bonus – guérir les malades ! 
Un charisme souvent oublié, mais auquel Jésus invite 
pourtant explicitement les apôtres (Lc 10,8-9) : « Dans 
toute ville où vous entrerez et où vous serez accueillis, 
mangez ce qui vous est présenté. Guérissez les malades 
qui s’y trouvent ».  
Même si cela est bien mystérieux, il est bon de rappeler 
que des groupes y travaillent, des formations existent… Probablement que la 
prudence est toutefois de mise ! 
 
L’occasion est belle de faire un petit pas supplémentaire sur la subtile ligne de 
crête que nous parcourons… La maladie d’une personne n’est pas bonne en 
elle-même : elle n’est bonne que dans sa capacité à ramener au paradigme de 
la vulnérabilité ({IS} : « La vulnérabilité de Philippine crée une ambiance de 
douceur, un peu comme un tout petit. Elle suscite un environnement 
imprégné de douceur. Elle a l’air inutile, mais elle a la capacité de transformer 
les gens qui sont autour d’elle, de les réveiller, d’ouvrir les cœurs »).  
 
Dans L’entraide, l’autre loi de la jungle (Pablo Servigne), on voit bien comment 
l’épreuve ramène au paradigme de la vulnérabilité, tandis que l’absence 

                                                           
46

 cf. {VL}, livret « Le groupe de la Margelle » 



100 

d’épreuve en éloigne : « Par le passé, un monde hostile et pauvre a fait 
émerger une culture de l’entraide. Cette culture de l’entraide a favorisé 
l’innovation et la création d’abondance. Ce monde d’abondance a fini par 
créer une culture de l’égoïsme. Cette culture de l’égoïsme a tout détruit, 
recréant un monde hostile et pauvre. Le cycle peut recommencer avec à 
nouveau l’émergence d’une culture de l’entraide ». 
 
Ce mouvement de balancier, est-il une fatalité ? Si oui, et dans la mesure où 
les malades maintiennent le balancier du bon côté, faut-il bien les guérir ?  
Question éthique effrayante ! Allons-nous nous résigner à répondre par la 
négative : « On pourrait te guérir, mais tu comprends, … ta maladie nous 
permet de pas devenir égoïste… alors, reste bien malade, hein ! ».  
Bon, y’a d’la marge : on ne viendra jamais à bout de la maladie (ni de la 
pauvreté)… Mais cette question, si théorique soit-elle, mérite d’être posée, 
car sa réponse (notamment par Pablo Servigne, saint Paul et saint Bernard) 
nous oriente. 
 
Pablo Servigne poursuit son raisonnement : « Serait-il possible d’éviter ou de 
raccourcir ce passage chaotique ? Oui, grâce à la culture. » 
Alors, oui, on peut (et on doit, autant qu’on peut !) guérir les malades, mais la 
guérison des malades nous responsabilise et nous oblige tous. Si l’on perd 
ceux qui ramenaient l’humanité vers paradigme de la vulnérabilité, c’est alors 
sur les valides eux-mêmes que repose une tâche ardue : s’autolimiter et 
cultiver ce précieux paradigme. 
Une culture, ça repose sur des figures inspiratrices. Quelle figure pourrait, par 
le don de sa pauvreté, nous attirer éternellement vers ce paradigme ? Quelle 
Figure, offrant sa pauvreté à chaque instant du temps éternel, pourrait nous 
permettre de demeurer dans l’entraide malgré l’abondance ? Qui fait de la 
pauvreté une « richesse » « précieuse » désirable ?  

 2 Co 8,9 : « Le don généreux de notre Seigneur Jésus Christ : lui qui est 
riche, il s’est fait pauvre à cause de vous, pour que vous deveniez riches 
par sa pauvreté ».  

 Saint Bernard47 : « Depuis toujours, dans les cieux, [le Fils de Dieu] 
possédait en abondance toutes les richesses ; cependant, parmi elles ne se 
trouvait pas la pauvreté, alors que, sur cette terre, elle surabondait ; mais 
les hommes en ignoraient le prix. C’est pourquoi le Fils de Dieu, qui la 
désirait, est descendu ; il l’a choisie en partage et nous l’a rendue précieuse 

                                                           
47

 cf. Sermon 1 pour la Vigile de Noël, § 4-5-6, PL 183, 88-89 ; in : Sr. Isabelle de la 
Source, Lire la Bible avec les Pères Tome 6, Médiaspaul, Paris 2000, p. 190-192 



101 

par l’estime qu’il lui manifestait. Considère donc le Christ qui naît à 
Bethléem de Juda. Efforce-toi de trouver comment devenir toi-même 
Bethléem de Juda pour qu’il te donne à toi aussi la grâce de l’accueillir ». 

5. Rôle pour les vulnérables 

a) Se glorifier en tant que vulnérables ??? Nan ! 
Croire que la vulnérabilité est uniquement positive serait aussi faux que de 
croire que la vulnérabilité est uniquement négative. Elle est un état, une 
situation, et le vulnérable n’a pas à être essentialisé. Il n’est ni « en dessous », 
comme un objet de charité, ni « au-dessus », comme un modèle de courage 
ou d’humilité. Il est tout aussi pécheur que le valide !  
J'écris dans ce livre ce que la vulnérabilité a produit en moi, mais il faut bien 
reconnaître que c'est le fruit d'une lutte intérieure intense. Pour une pépite 
découverte, il faut patauger un moment dans la vase puante de ses 
profondeurs. Vase puante qui, comme l’écrit {EB}, ne rate jamais une occasion 
de refluer : « A ce moment où l'on se réjouit de s'en tirer pas trop mal, au 
même moment revient ce qu'on croyait dépassé. Comme si l'on imaginait 
traverser le marécage, alors que ce marécage est nous-mêmes et qu'il se 
déplace avec nous ». 
Et puis, n’oublions pas : s’il est vrai que l’expérience de la vulnérabilité vient 
lentement creuser en nous un sillon fertile, notre contribution à la réalisation 
de l’œuvre de Dieu passe également par la force de notre semeur intérieur48. 

b) Lutter tel un valide ??? Non plus ! 
L’antivalidisme49 est un mouvement très utile à divers égards : 

 il crée un sentiment collectif entre des personnes dont la vulnérabilité 
entraîne souvent un fort isolement ;  

 il politise les souffrances individuelles (et quand le rôle des 
dysfonctionnements sociétaux est pointé, la culpabilité que ressentent les 
personnes en souffrance s’atténue) ;  

 il dénonce ces mêmes dysfonctionnements sociétaux : au niveau des 
structures comme au niveau des comportements valides toxiques… 

 
Il y a, effectivement, comme partout où des droits sont bafoués, de la place 
pour la lutte politique, avec ses revendications, ses stratégies et ses rapports 
de force. Mais pour l’antivalidisme, le risque est grand de se laisser gagner par 

                                                           
48

 cf. « D.3.b - La position forte : 100 % vulnérable », dans ce chapitre 
49

 mouvement de lutte contre les discriminations fondées sur le validisme – le 
validisme correspondant assez bien à ce que j’appelle « paradigme de la validité » 



102 

les logiques validistes… Un peu comme certains courants féministes opposent 
à la puissance masculine une puissance féminine censée la supplanter. Un peu 
comme ce qu’explique Ellul sur l’expansion du nazisme : « Pour vaincre le 
régime hitlérien, les démocraties se sont moralement condamnées en voulant 
combattre le mal par le mal, autrement dit en s’engageant sans réserve dans 
le culte de la "puissance technicienne". Le modèle nazi s’est répandu dans le 
monde entier. Le vaincu a littéralement corrompu le vainqueur ».  
Si le vulnérable se fait plus puissant que le valide pour obtenir que son 
essence vulnérable soit reconnue, alors au moment où il gagne, son essence 
s’est depuis longtemps évaporée !  
 
Alors, quelle voie trouver pour faire bouger les lignes sociales sans se 
compromettre ?  

 probablement, avoir conscience du risque pour mieux pouvoir l’éviter ; 

 probablement, s’inspirer de la force de déstabilisation et de retournement 
des consciences générée par la non-violence spirituelle ; 

 j’aime bien ce qu’on trouve dans {EB} sur le sujet :  
o « L'insurgé des temps nouveaux ne ressemble plus du tout aux 

révolutionnaires d'hier et d'avant-hier. Il laisse, à ceux qui en 
continuent le cycle, les pamphlets, les défilés, les manifestations, tout 
ce qui fait tapage et alerte les médias. Il est beaucoup plus discret. Il est 
même souterrain. Il travaille comme les fourmis, comme les termites et 
comme les abeilles. Par une accumulation d'actes indiscernables, 
d'initiatives petites, multiples, insistantes. Et pourtant, l'enjeu de son 
action c'est vraiment le tout de la vie et pour toute l'humanité. 
Comment arrange-t-il ensemble son ambition et son humilité ? » ;  

o « Encore et encore et encore, insister, redire, taper comme on tape 
indéfiniment sur le poinçon qui doit percer le mur – minuscule 
ouverture qui met fin à la toute-puissance de ce ciment, de 
l'enfermement de mise à mort » ; 

 le vulnérable est davantage dans l’abandon que dans la maîtrise. S’il ne 
prend pas sur lui la lourde responsabilité de la résolution des maux 
terrestres, c’est qu’il sait que ça n’est pas de son ressort. Il sait que lorsque 
l’être humain s’assigne un tel dossier, il amplifie le mal qu’il cherche à 
résoudre. Il sait que c’est Dieu qui est garant de la victoire finale ; 

 et il sait que c’est déjà gagné : que la non-violence est supérieure à la 
violence ; que l’entraide est supérieure à la compétition ; que l’amour est 
supérieur à l’indifférence, à la haine et à la mort ; et que les forces divines, 
dont le Christ est venu sur Terre témoigner de l’existence, seront 
victorieuses. 



103 

Le militant valide s’étrangle à la lecture d’un tel passage, qui facilite 
l’écrasement par les puissants des faibles rendus dociles (je sais bien : la 
partie militante valide de moi-même s’étrangle, là ! Aaarg…).  
Alors, il faut affirmer que rien de cela n’est un aveu de résignation. Oui, le 
militant vulnérable lutte. Il ne lutte pas selon les calculs qu’il échafaude ni 
selon les rapports de force, mais il lutte selon ce que ses tripes lui 
commandent. Et les trippes indignées du vulnérable, c’est tout sauf de la 
résignation50. 

c) Vivre comme un valide ??? Pas davantage 
Dans notre société validiste, il n’est pas de bon ton d’avoir besoin d’aide. Ainsi 
tous ceux qui peuvent se montrer autonomes s’empressent de le faire ! Or, 
l’être humain brûle du désir de rendre service. Ce besoin se heurtant le plus 
souvent à l’autonomie suffisante affichée par les quidams alentours, il ne 
reste plus que les bébés, les petits chiens et les porteurs de vulnérabilité 
visible pour décharger les énergies de compassion accumulées. Et ça, pour 
une personne qui subit d’innombrables propositions (voire injonctions) 
d’aide, précisément dans une société ou l’autonomie est valorisée, c’est perçu 
comme humiliant, infantilisant, dégradant51…  
De là, c’est assez légitime que la personne vulnérable aspire à vivre comme 
tout le monde, c’est-à-dire sans avoir besoin des autres. A grand renfort 
technologique si besoin. Un certain antivalidisme milite pour cela :  

 « La liberté passe par l’autonomie et non par ce vieux relent d’assistanat 
charitable52 » ;  

 « Notre combat s’oriente vers une vie autonome53 ». 
 
Et ça, c’est un drame pour la société entière. Une société dans laquelle 
personne n’a besoin des autres : 

 est irréaliste, hors-sol. Ça n’est rendu possible, pour les valides 
occidentaux, que par un pillage ravageur des ressources naturelles et une 
répartition profondément inégale des fruits de ce pillage ; 

 est la négation de la nature humaine. Cet antivalidisme-ci, c’est la 
corruption de l’esprit des vulnérables par le validisme. C’est une forme 
d’aliénation volontaire au paradigme de la validité. Aliénation qui, déjà 

                                                           
50

 cf. chapitre « III – C.3 - La radicalité de la vulnérabilité militante ? » : il y est question 
de la façon de lutter du vulnérable, et on y revient sur le sujet de la radicalité 
51

 https://podcastfrance.fr/podcasts/societe/devenir-woke/ saison 1 épisode 13 
52

 La culture du valide occidental (https://infokiosques.net/spip.php?article184) 
53

 Crip, compilation de textes d’Harriet de Gouge 
https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/o%C3%B9-le-trouver) 

https://podcastfrance.fr/podcasts/societe/devenir-woke/
https://infokiosques.net/spip.php?article184
https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/o%C3%B9-le-trouver


104 

dommageable pour les valides, devient torturante, car à chaque instant, le 
rappel de l’inadaptation se fait sentir. 

 
Vraiment, c’est le chemin inverse, qu’il faut parcourir ! La grandeur du 
vulnérable est précisément d’amener les valides à changer de paradigme. Non 
pas vivre comme un valide, mais accompagner le valide dans son abandon du 
validisme, vers une société d’interdépendance généralisée. C’est précisément 
ce que défend une autre facette de l’antivalidiste54 : « Au lieu de promouvoir 
uniquement l’indépendance, l’interdépendance reconnaît qu’aucun d’entre 
nous ne peut prospérer sans soutien. Ce principe s’articule autour de la 
construction d’un sentiment de communauté ».  
Tout est subtil, et tout est question d’intention. Il demeure bien sûr 
souhaitable, dans un esprit d’émancipation, de favoriser la liberté d’action 
des personnes en situation de vulnérabilité invalidante, que ce soit par des 
aides financières, l’accessibilité des transports. 
 
Finalement, si l’être humain brûle du désir de rendre service, toute demande 
d’aide revient à faire un cadeau : on offre à celui à qui on demande l’occasion 
de réaliser ce désir. En somme, c’est l’arroseur arrosé !  
Dans l’émission « nus et culottés », Nans et Mouts, partant à l’aventure nus 
comme des vers, illustrent à merveille cette vulnérabilité offerte qui suscitent 
la joie de donner. De manière moins loufoque, les ordres mendiants, tels que 
les petites sœurs de l’Agneau, ne comptent plus les récits de mission qui 
relatent merveilleusement cette réalité.  
Ainsi, le valide, qui aime tant être charitable, ne donnerait-il pas à ses proches 
la joie de lui venir en aide ?!      Le vulnérable, en tous cas, a le rôle de lui 
ouvrir le chemin. 
 
Il faut parcourir le chemin inverse ? En voici une belle illustration ! Les sportifs 
paralympiques disent avoir de grandes difficultés à financer leur activité : les 
compétitions internationales éloignées, les équipements spécifiques, 
l’entraînement, etc. tout cela coute très cher, et il n’y a souvent pas de 
sponsors. Face à cette injustice, ils réclament un accès aux sponsors similaire 
à celui des valides.  
Mais au fond, la compétition sportive internationale, ça produit quoi ?  

 des sportifs qui gaspillent dans d’innombrables longueurs de piscine la 
merveilleuse énergie qu’ils ont reçus, pour gagner quelques centièmes de 

                                                           
54

 cf. livret « Crip », d’Harriet de Gouge 
(https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/o%C3%B9-le-trouver) 

https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/o%C3%B9-le-trouver


105 

seconde et accéder à la gloire addictive de la victoire égotique ou bien 
sombrer dans la grisaille anonyme de l’échec ; 

 une planète qui surchauffe (entre les stades climatisés du Qatar et les 
balais incessants des longs courriers) ; 

 des foules de supporters, détournés de leur chemin de vie par la 
fascination qu’exerce la télé, ruinés par les paris sportifs et par les maillots 
à l’effigie de leur idole ; 

 et tant d’autres choses (au Brésil ou au Maroc, le détournement des 
budgets publics voués à la santé ou à l’éducation vers l’organisation de la 
coupe du monde de foot ; au Qatar, l’exploitation des ouvriers – jusqu’au 
décès de certains). 

Bref, une fois de plus, c’est des folies égotiques et démesurées du monde 
dont le vulnérable est tenu à distance. Alors, n’est-ce pas une chance d’être 
empêché d’y prendre part ? Plutôt que de gratter plaintivement à la porte, 
pourquoi ne pas mettre son énergie débordante dans de belles initiatives 
collectives, droit au but : au service des nombreux projets qui servent 
anonymement mais joyeusement le bien commun ? Jusqu’à ce que les rires 
nourris aillent chatouiller les oreilles des pauvres valides qui, eux, captifs de 
leur ego, en sont encore à faire des allers-retours vains dans leur piscine ! S’ils 
détournent leurs regards anxieux de leur tableau de classement, et peut-être 
même qu’ils changeront de camp ! 
C’est ça : non plus s’évertuer à réinsérer dans la folle marche du monde tous 
ceux qui en sont exclus, mais assumer un chemin en-dehors qui inspire ceux 
du dedans. Quel sens magistral ça donne à la vulnérabilité ! 

d) Le point de vue précieux des professionnels de la loose ! 
On ne manque pas de main d’œuvre pour perpétuer le monde actuel, et son 
paradigme de la validité : on ne manque pas de brillants ingénieurs pour faire 
des ponts, des machines ou des logiciels sophistiqués. 
Par contre, si l’on estime qu’il est grand temps que le monde change de 
trajectoire, on manque de personnes55 :  

 qui, ayant été amenées, de manière brusque, totale, indépendante de leur 
volonté, à faire un pas de côté et à vivre autrement, ont développé 
d’autres manières de penser, ont appris à valoriser autre chose ; 

 qui, douloureusement impactées par des limites de tous ordres, ont appris 
à abaisser leurs exigences et à accueillir ce qui se présente ; 

 etc.56  

                                                           
55

 cf. {EI}, apport « La conversion communautaire », paragraphe « La vulnérabilité » : 
le chemin de l’ingénieur et le chemin du trisomique 



106 

Alors oui, nous autres experts de la vulnérabilité, dans un monde malade de 
sa validité, on est absolument indispensables57 ! Hu hu…  

e) Visibiliser l’autre désirable 
Le valide connait bien la fleur de la validité et 
souvent, il l’affectionne. Par 
contre, ce qui se vit de l’autre 
côté de l’expérience humaine, 
un rideau sombre – qui, 
pressent-il, masque on ne sait 
quel péril – lui en cache la vue.  
D’où le rôle du vulnérable : 
dévoiler la fleur de la 
vulnérabilité. C’était d’ailleurs 
le but du premier chapitre de 
ce livre. Et vraiment, il y en a, 
des choses à dire : elle est 
belle, cette fleur ! 

XII. L’apôtre vulnérable 
    Série The chosen, saison 3 épisode 2 : au moment de l’envoi en mission, 
Jésus explique à Jacques, son apôtre légèrement handicapé, pourquoi il ne le 
guérit pas. En substance :  

 « Je pourrais te guérir, mais le message que tu portes est spécial, du fait de 
ton handicap : 
o tu rends grâce à Dieu malgré la non-guérison ; 
o tu orientes ton regard vers ce qui compte vraiment, ce qui compte 

tellement plus que le corps ; 
o Dieu ne juge pas selon les aptitudes corporelles ou intellectuelles. 

 Certains sont guéris, d’autres ne le sont pas, selon les mystères du plan de 
Dieu. 

 Tu puiseras en toi de réelles forces qui découlent de tes faiblesses… 

 Un homme comme toi, guérissant d’autres hommes... j’ai hâte 
d’entendre tes récits à ton retour ! » 

  

                                                                                                                                            
56

 on pourra continuer la liste en reparcourant l’ensemble de « I – Appris en chemin » 
57

 cf. chapitre « III – D.3.b.1 - Un lieu de recherche : éclaireurs du monde » 
   cf. {VL}, livret « 4 - Le précieux point de vue du vulnérable » 



107 

6. Conclusion 
Ici, sont devenus plus papables :  

 l’objectif : dans les cœurs comme dans les rouages de la société, changer 
l’air ambiant !  

 ainsi que la réalisation de cet objectif, en donnant un rôle à chacun58 :  
o le vulnérable, qui a accès au secret des béatitudes, a un rôle de 

témoignage ; 
o le valide, qui a l’aptitude à créer et organiser, a le rôle de facilitateur de 

l’expression du vulnérable. 
Rappelons encore que toute mention de « valide » et de « vulnérable » 
s’entend également comme « la partie valide/vulnérable en moi ».  

F. Conclusion 
Voilà, en quelques phrases, un résumé de ce qui a bien voulu sortir dans ce 
chapitre59 :  

 Notre monde occidental, bercé pendant plusieurs décennies par une 
croyance d’invulnérabilité, souffre du syndrome de la validité 
(accélération, maîtrise, culte de l’ego, indépendance, etc.). 

 Dans le paradigme de la validité,  
o il faut suivre le rythme. Alors, chacun refoule sa souffrance, se coupant 

ainsi de sources de croissance essentielles : intériorité spirituelle, liens 
d’interdépendance.  

o Ceux qui ne peuvent pas suivre pâtissent encore davantage de leur 
inadaptation/exclusion que de leur souffrance initiale.  

 Ce qui a longtemps paru tenable craque de partout. Les temps implorent le 
basculement vers le paradigme de la vulnérabilité.  

 Le péril environnemental peut être à la société ce que la maladie grave est 
à l’être humain : un déclencheur de ce basculement.  

 La mise en œuvre de ce paradigme implique autant les valides que les 
vulnérables : un rôle pour chacun !  

 
Mais toute cette réflexion sociétale théorique n’a pas grand effet sur le 
quotidien de mes jours… Si je veux voir un changement, le mieux est sans 
doute de passer par l’expérimentation collective à petite échelle. C’est l’objet 
du chapitre suivant. 

                                                           
58

 cf. {VL}, livret « Relier les périphéries oubliées » 
59

 ou bien encore, de manière graphique, le schéma page suivante exprime aussi 
l’essentiel 



108  



109 

III – La cordée 

A. Introduction 
Après la réflexion sociétale sur la 
vulnérabilité, ce texte propose une 
projection plus concrète sur l’écolieu de 
mes rêves, nommé « La cordée », en 
référence à la perception de sœur 
Emmanuelle des bidonvilles du Caire1. 
 
Ça va suivre ce chemin : 

 présentation générale ; 

 réflexion sur la radicalité, qui apparait comme une notion transversale ; 

 développement de chacun des trois piliers imaginés ; 

 approche plus concrète. 
Allez, en voiture… en charrette à cheval !  

B. La cordée, vue d’ensemble 

1. Introduction 
Il est bon de commencer par rappeler ce que 
ce projet a de commun avec de nombreux 
collectifs existants : il s’agit d’abord et avant 
tout de vivre un quotidien fraternel, au long des jours. Ça, 
c’est le tronc. C’est seulement ensuite que l’on peut parler 
des piliers spécifiques de la cordée (les branches).  
 
D’une manière générale, les développements de ce chapitre 
sont souvent inachevés, afin de laisser toute sa place à l’élaboration collective 
(non pas que ce qui est achevé soit absolument inamendable !).  

                                                           
1
 cf. chapitre « II – B.3.c.3 - Ces deux paradigmes dans la littérature » 



110 

2. Trois piliers 
Dans mon esprit, il y a trois piliers principaux : 

 foi en Jésus. Approfondir un ancrage chrétien 
(chrétien dans le sens de « suivre le Christ ») ; 

 vie simple. Recréer peu à peu les 
fondements d’un « vivre sans nuire » qui 
soit pourtant joyeux ; 

 vulnérabilité. Composer une structure de 
soutien mutuel et de valorisation des vies vulnérables. 

 
La triangulation solidifie considérablement les édifices… Voyons comment nos 
trois piliers peuvent se relier entre eux, à grands renforts de jambes de force, 
d’aisseliers, d’entraits, de goussets et autres poinçons !  

 consolidation du spirituel : l’ascèse de la vie simple et les limites 
engendrées par la vulnérabilité, en ce qu’elles mettent à distance les 
stimulations du « monde », aident à s’orienter vers Dieu. 

 consolidation de la vie simple : lorsqu’elle est fondée spirituellement, la vie 
simple résiste mieux aux dérives techniciennes, comptables et 
autocentrées. Lorsqu’elle est portée par des vulnérables, ce sont la volonté 
de maîtrise et les tentations idéalistes qui s’estompent…  

  consolidation de la vulnérabilité : la foi chrétienne nourrit le vulnérable 
par tous les pores de son âme : paradoxe des béatitudes, merveilles 
gardées discrètes par la « porte 
étroite », élévation de l’humilité au 
rang de vertu… La vie simple réduit 
les besoins financiers (et donc la 
dépendance à une activité 
rémunérée, parfois 
inaccessible au vulnérable) 
et propose une 
multitude de tâches 
variées, concrètes et 
valorisantes, 
souvent 
adaptées au 
vulnérable.  

 
Tout cela s’entrelace en une sorte de « retour à l’évidence », selon 
l’expression de Lanza del Vasto. 
D’autres piliers peuvent bien sûr s’y adjoindre : accueil, pratique des arts, etc.  



111 

3. Soutenir et tenir  

a) Un lieu trois fois « safe » 
Chacun des piliers est distinctement désaligné par rapport à la marche du 
« monde », comme le présente le tableau ci-dessous :  

 spiritualité écologie capacité 

monde athéisme :  
le rejet du spirituel 
constitue la pièce 

centrale de 
l’entreprise de 

déshumanisation de 
l’être humain portée 

par la modernité 

matérialisme/ 
bourgeoisie :  

même les courants 
écologistes, focalisés 

sur l’activisme, 
tendent à se 

désintéresser de la 
vie simple 

Paradigme de la 
validité :  

chacun s’enjoint 
soi-même à 

suivre le rythme, 
à se présenter 

exempt 
d’imperfections…  

cordée foi en Jésus vie simple vulnérabilité 

On remarque que, de par leur « désalignement par rapport à la marche du 
monde », les piliers « foi en Jésus » et « vie simple » deviennent également 
des lieux de vulnérabilité. La vulnérabilité est donc un axe qui traverse toutes 
les composantes de la Cordée. 
 
D’où la volonté que cette dernière soit une sorte d’abri, un 
espace « safe », pour des personnes qui souffrent de leur 
inadaptation avec le monde sur certains de ces piliers. 
 
Très concrètement, il s’agit d’un espace dans lequel les 
phrases suivantes ne sont, disons-le, pas spécialement les bienvenues :  

- foi : « Les croyances, c'est quand même ça qui détruit le monde » ;  
- écologie : « En France, ça va, côté émission de CO2. C’est les autres… » ; 
- santé : « T’es fatigué ? C'est parce que tu te bouges pas assez ». 

Il peut y avoir des discussions, des débats, mais la sensibilité du plus 
« minorisé », du plus blessé, doit être protégée par la structure. Sur ces trois 
sujets, la structure préfère la position de désalignement (en prenant soin de 
ne pas persécuter pour autant le « partisan du monde » !).  
 
Cette idée d’abri résonne avec l’intuition de Cynthia Fleury ({CV}) : « Résister à 
la prédation et à la liquidité de la modernité [par] 

 une forme de solidité-solidarité, celle de l’humus, de la terre, de ce qui 
demeure inappropriable, hors de captations, de ce qui se dérobe ; 

 une force vitale ancrée, autrement dit de stabilité dans le monde actuel 
dégradé, instable, impropre, parcouru de multiples failles systémiques ». 



112 

Au-delà d’un ancrage qui conforte, la Cordée vise aussi à être un espace qui 
favorise et encourage les initiatives. Mais nous en reparlerons plus loin2. 

b) Une structure suffisamment alimentée pour être robuste  
Dans la partie précédente, on décrit comment la structure 
protège les individus qui la composent. Mais encore faut-il 
que la structure, elle-même, ne défaille pas ! 

 notamment au vu de la durée de vie moyenne des 
écolieux, douloureusement courte ; 

 d’autant plus pour une structure qui s’édifie à contre-
courant des vents dominants du monde (ça use, ça !) ; 

 à plus forte raison quand la structure est portée par des personnes 
vulnérables. 

Bref, on voit bien qu’il faut une base robuste ! Il faudrait faire en sorte que la 
Cordée « œuvre à l’état de repos » : les membres n’auront pas l’énergie pour 
la porter à bouts de bras.  
 
Pour cela, il semble opportun de choisir avec soin les membres de la cordée3. 
Il est vain, et malsain, d’espérer rassembler uniquement des personnes 
parfaitement ancrées dans chacun des trois piliers. Nous sommes tous au 
contact de l’athéisme, du matérialisme bourgeois et du paradigme de la 
validité, et il se joue en chacun de nous une lutte pleine de contradiction :  

 habitudes de vie : entre profonds rejets et tentations alléchantes,  

 idéologie : entre opposition radicale et connivences inconscientes. 
 
Pour que la Cordée soit la Cordée, il faudrait donc que : 

 chaque membre ait, a minima, envie de grandir selon chacun des trois 
axes, pour se prémunir des dissensions épuisantes ; 

 chaque pilier s’appuie sur un nombre suffisant de membres convaincus et 
enflammés, pour garantir le positionnement de l’ensemble et protéger les 
personnes fragilisées. 

Par exemple, pour le pilier foi : quelques membres à la foi enracinée, et un ou 
deux membres en chemin de découverte.  
 
Il faut bien se garder de tomber dans l’excès inverse de la pensée unique et 
de l’entre-soi : les moins enflammés des membres, ainsi que les personnes de 
passage seront des sources de questionnements, des bouffées d’air frais !  

                                                           
2
 cf. « D.3.b - Un lieu de fécondité », dans ce chapitre 

3
 cf. « La bonne dose de Simone et de Paul » : on va un peu plus loin sur le sujet  



113 

C. Réflexion sur la radicalité 
Toute initiative qui, considérant que l’état actuel du monde nous mène dans 
une voie indésirable, décide de bifurquer de sa trajectoire doit bien 
questionner ce terme polémique de « radicalité ».  
Le développement qui suit examine surtout la radicalité écologique mais le 
sujet impacte bien chacun des trois piliers. 

1. La radicalité de la vulnérabilité est-elle exigeante ? 

a) La radicalité, en conscience 
On parle parfois, et à juste titre, d’une « dictature verte », dont les pharisiens 
écolos actuels seraient les tyrans : « Honte à toi si tu manges de la viande, ou 
si tu as un 4x4 »... C’est tellement humain : avoir, sur un sujet, une conscience 
tellement vive qu’on est pris d’une envie irrépressible de l'imposer alentours.  
« Dictature verte », ça sonne déjà un peu comme un paradoxe… mais 
imaginer une « dictature de la vulnérabilité », là, on est clairement dans 
l’oxymore !  
Et pourtant, le risque est bien là, car le paradigme de la vulnérabilité vient 
avec un ensemble de pratiques qui tranchent avec les pratiques courantes. 
 
J’entends la réserve sur le mot « radical »…  
Est radical ce qui, revenant à une racine considérée saine, fonde ses pratiques 
sur cette racine. Le fait que pour certaines personnes, la radicalité évoque 
l’extrémisme ne dit pas que la radicalité est objectivement extrémiste, mais 
que l’écart est grand entre les pratiques de ces personnes et celles des 
radicaux. Peut-on en faire une occasion de questionner nos propres pratiques, 
et d’évaluer les racines dont celles-ci découlent ?! 
Comment effectuer une bascule de paradoxe sans en passer par une forme de 
radicalité ? Le christianisme lui-même ne se base-t-il pas sur une suite 
d’événements radicaux (jusqu’à la mort sur une croix…) ? Le Christ aurait-il pu 
se contenter d’une attitude conformiste pour extraire le monde de sa tiédeur 
lénifiante ?  
Alors, oui, je redis ce mot radicalité, comme mon idéal à moi… mais, 
respectueux des principes mêmes du paradigme de la vulnérabilité, je ne 
l’impose à personne. Je témoigne de ce qui m’anime ; le reste ne 
m’appartient pas.  
Ainsi, radicalité, oui, mais radicalité en conscience. On comprendra mieux la 
nature de cette « radicalité en conscience » avec la partie suivante.  



114 

b) Ça part de l’intérieur de soi 
J’ai regardé certains matchs de la coupe du monde de foot au Qatar 
(bouououh !!!). Je n’en ai pas honte, alors que le boycott était à mon sens 
amplement justifié.  
Plus largement, ils sont irrespirables, ceux qui nous disent : « Ha ! Tu te dis 
écolo, mais tu as un ordinateur portable ! ». Oui, il est moralement 
défendable de dénoncer les ravages du numérique, tout en ayant soi-même 
un ordinateur portable, car il n’est pas incompatible de souhaiter qu’une 
chose soit autre, tout en étant soi-même pris dans ce qu’elle est. Ainsi, mon 
besoin, envers moi-même comme avec mes frères et sœurs,  

 n’est pas d’être un être parfait qui interagit avec des êtres parfaits,  

 mais de garder bien présent à l’esprit (avec la due goutte de sueur qui 
perle au front : « mon Dieu ! ») que rares sont les actes de ma vie qui sont 
exempts d’une part de crime envers la Création ; 

 et de vouloir, au rythme adapté, selon la conscience du cœur (et c’est 
beaucoup plus puissant que les lois, si j’écoute bien mon cœur4 !), scruter 
chaque élément de ma vie (aucun n’étant trop enchevêtré dans le 
paradigme de la modernité pour que la résignation soit la seule option 
envisageable), et les purifier chacun.  

Plutôt que de se juger les uns les autres, accueillir les blocages et limites de 
chacun, et s’aider5 ! Finalement, ce sont moins les personnes qui portent la 
signature de l’exigence que le collectif. Le collectif serait en effet ce qui crée 
l’appel d’air vers la poursuite du chemin de conversion individuel : ce qui 
inspire, ce qui donne envie. Probablement qu’il est bon que le collectif écrive 
une « charte de l’utopie », pour fixer ensemble un idéal commun auquel 
chacun déclare adhérer en théorie. Quand un membre s’en éloignera, cédant 
aux assauts de ses complicités avec le monde, les autres n’interpréteront pas 
l’éloignement fâcheux comme un acte délibéré, mais une malheureuse 
chute… 
Bref, tout ce qui compte, pour moi, c’est l’engagement sincère à se laisser 
déranger ; à consentir à se laisser transformer. Non pas se laisser déranger 
par ce que dictent les haut-parleurs, quels qu’ils soient : se laisser déranger 
par la voix de sa conscience. 

                                                           
4
 Kierkegaard : « Vouloir admirer Christ plutôt que le suivre […] est une invention de 

ceux qui veulent rester à une distance raisonnable de Jésus » (il parle de la foi, mais 
c’est généralisable pour tout domaine où ma conscience me mène à la radicalité !)  
5
 cf. {CC}, méditation « La bienveillance sur le chemin de conversion » 



115 

2. La radicalité de la vulnérabilité excluante ?  
Je comprends la peur de se couper du monde que la notion de radicalité 
éveille. Alors, je voudrais prendre le temps de préciser comment la Cordée 
imagine son rapport au monde. Cela, en trois étapes : 

 assumer une distinction avec l’approche des structures de solidarité 
classiques (a) ; 

 expliquer les raisons de cette distinction (ce qui commencera à atténuer la 
peur de se couper du monde) (b et c) ; 

 placer tout ça dans un processus en évolution (ce qui continue à atténuer 
la peur de se couper du monde !) (d). 

a) Etre plutôt qu’aller vers (a) 
La Cordée n’est pas un lieu où des personnes du monde, missionnées aux 
périphéries, prennent soin des malheureux qui s’y trouvent. Que ce soit pour 
les aider à vivre ou pour les « réinsérer » dans le monde du travail (la Cordée 
n’est pas un tremplin qui renforce des êtres afin qu’ils soient aptes à 
retourner vivre dans la folie du monde)…  
L’intention de tels lieux est louable. Ils aident merveilleusement certaines 
personnes à se remettre debout… Mais la Cordée a autre chose à apporter.  
 
Souvent, on entend l’appel à « aller aux périphéries ». Pour la Cordée, la 
périphérie n’est pas une démarche, mais une nature. L’appel devient alors 
« être une composante des périphéries ». Et pour être sûr de bien couper 
avec cette notion de périphérie non-incarnée, j’utiliserai le mot de « marge ».  
 
Si j’entends assumer cette essence marginale, ça n’est pas par masochisme : 
ce qui sous-tend cette aspiration, c’est une conversion du désirable :  

 non, le monde ne m’apparaît plus désirable (b),  

 et oui, les marges me semblent plus conformes à la nature humaine et à 
son épanouissement (c).  

b) Je ne veux plus vivre avec mon temps (b) 
Voici en quoi le monde ne m’apparaît plus désirable (et, par suite, pourquoi 
une Cordée bâtie sur les principes du monde me rebute) :  

 sur le plan de la foi, notre temps ne rejette-t-il pas Dieu, ou bien, quand il 
l’accueille, ne l’affuble-t-il pas d’un embarrassant accoutrement bourgeois 
qui l’étouffe ?  

 sur le plan de la vulnérabilité, notre temps ne nous incite-t-il pas à 
masquer nos fragilités, pour toujours se montrer autonome et 
performant ? 



116 

 sur le plan environnemental, je viens chercher ici mon premier point 
Godwin : n’aurions-nous pas tiqué, si, en 1940, on avait entendu un 
citoyen allemand, participant comme tout un chacun à l’effort de guerre, 
dire : « Il faut vivre avec son temps » ? Ne lui aurions-nous pas dit : « Um 
mit Ihrer Zeit zu leben, tragen Sie zu einem Völkermord bei6 » ? 80 ans plus 
tard, ne dit-on pas ici ou là que notre mode de vie met en danger la 
présence même de l’être humain sur terre ? En vivant avec notre temps, 
dans notre « banalité du mal » à nous, ne travaillons-nous pas au génocide 
de l’humanité elle-même ?  

c) La marginalité désirable (c) 
On peut tout de suite mettre à distance la comparaison astronomique : être 
hors du monde, ça ne revient pas à divaguer dans l’espace infini, tel un 
astronaute dont la ligne de vie aurait été coupée. Ma marge, elle se sent 
héritière d’une culture profondément ancrée dans la nature humaine : 

 elle s’inscrit dans le sillage de l’Evangile. Jésus, et de nombreux saints, ont 
été marginaux aux yeux du monde ; 

 elle repose sur des liens d’interdépendance forts, inscrits en nous depuis 
toujours et attestés par de nombreux scientifiques7 (et qui découlent 
également des préceptes de l’Evangile) ;  

 elle intègre une cohérence environnementale unifiante, également inscrite 
en nous depuis toujours (et toujours en écho avec l’Evangile).  

Voilà les guides que je choisis pour être et pour grandir. C’est ici que mon 
désir se porte. C’est pour cela que je ne veux plus vivre avec mon temps.  
 
Il peut arriver à chacun, par des occasions fugaces, d’expérimenter cette 
marge. Sur le chemin de Saint-Jacques-de-Compostelle, par exemple : 
l’amoindrissement des codes sociaux, l’absence d’agendas, la grande 
simplicité de vie, l’effort physique, l’entraide, le contact de la nature, la 
spiritualité discrète mais omniprésente… On peut se dire : « Qu’elle est 
ressourçante, cette parenthèse en marge du monde ». Ou bien on peut se 
dire : « J’en fais le vœu : voilà la vie vers laquelle je désire aller ». On peut 
n’en garder qu’une carte postale dépaysante. Ou bien on peut acquérir une 
carte de membre engagé.  
Malgré tout, je ne crois pas qu’il soit bon de se couper du monde : celle qui se 
coupe, c’est la secte ! Mais il semblerait bien que le choix de la radicalité 
n’amène pas à se couper du monde. C’est ce qu’on voit dans ce qui suit… 

                                                           
6
 « À vivre avec ton temps, tu contribue à un génocide » 

7
 notamment L’entraide, l’autre loi de la jungle, de P. Servigne et G. Chapelle 



117 

d) L’aspect dynamique (d) 
Appelons « Paul » le stéréotype d’une 
personne intégrée au monde. Appelons 
« Simone » le stéréotype d’une personne 
qui a du mal à y trouver sa place, parce que 
trop sensible aux questions environ-
nementales, ou âgée, ou malade, etc.  
 
D’année en année, Paul sent poindre en lui un inconfort par rapport au 
« monde ». Mais les marges ne constituent 
pas une alternative enviables à ses yeux : 
Simone, à se débattre seule dans son 
inadaptation, n’inspire pas grand’ monde.  
 
Arrive la Cordée. Son cœur, son regard, 
l’aiguille de sa boussole pointent vers les 
marges. Ainsi, de même nature que 
Simone, elle accueille Simone.  
 
Se sentant accueillies et valorisées, 
les Simone de la Cordée se redressent peu à peu. Vivant les alternatives 
qu’elles portent en elles, elles édifient un corps dont elles deviennent fières. 
Elles se sentent légitimes. Si bien que ce 
corps devient force d’attraction : la marge 
devient désirable. Des Paul précurseurs s’y 
intéressent…  
Ouverte à Simone, la Cordée l’est 
également à Paul : à toutes celles et ceux 
qui, depuis le monde, sentent confusément 
le désir de rejoindre les marges... 

  



118 

e) Au-dedans de chaque Paul, une Simone s’éveille (d)  
De plus en plus, le mot « radicalité » attire plutôt qu’il ne repousse. Par pans 
entiers, au même rythme que des blocs de banquise se détachent des pôles, 
des Paul suivent leur appel intérieur à une vie hors « du monde », car les voies 
du monde révèlent chaque jour davantage leurs lacunes8.  
Pour preuve : les gens affluent en grand 
nombre partout où la radicalité est 
expérimentée (au Gwenves, sur les ZAD, ou à 
la ferme de la Chaux…). 
Ainsi, la Cordée accompagne la croissance 
des Simone à l’intérieur de tous les Paul qui 
s’y sentent attirés. 
 
C’est toujours comme ça : le centre, engoncé dans ses habitudes, peine à se 
transformer. Le renouvellement vient toujours des marges ! Toujours, les 
débuts sont hésitants et poussifs. Et toujours, un phénomène d’emballement 
finit par se produire.  
Rappelons ici les enseignements du deuxième chapitre : ce à quoi la Cordée 
contribue (certes modestement : ce sont les catastrophes sociales et 
environnementales qui vont faire le gros du boulot9 !), c’est au basculement 
du monde occidental dans le paradigme de la vulnérabilité !  

f) La bonne dose de Simone et de Paul 
Pour que des flots de Paul s’assument en Simone, deux ingrédients sont 
nécessaires :  

 l’identification. Car Paul a besoin de se sentir précédé par des Paul ! Il faut 
donc que les Paul extérieurs s’identifient aux membres de la Cordée. 

 l’innovation. Sans des pratiques qui tranchent avec 
le monde, l’identification n’amène Paul nulle part : il 
reste dans ce qu’il connait déjà. 

Il n’échappera à personne que ces deux termes sont, à 
peu de choses près, des contraires. Il s’agit donc de 
trouver une ligne de crête toute en nuance.  
 
  

                                                           
8
 les dessins de cette balançoire évoquent {EI}, apport « La conversion 

communautaire », « Les perspectives que ça ouvre » 
9
 cf. chapitre « II – D.5 - L’effet de demain » 



119 

De là, quatre cas :  

 s’il y a trop de valides, la soif d’efficacité, de maîtrise, de puissance 
reprend le pouvoir (car elle toujours prête à 
jaillir de sa boite – au moins chez moi !)10. La 
Cordée se fait rattraper par l’esprit « du 
monde ». La fragile flamme du paradigme de 
la vulnérabilité est soufflée. Alors, il n’y a pas 
d’innovation, et Paul reste insensible.  

 si la Cordée est un mélange de personnes très valides et de très 
vulnérables, on s’expose à la mise en place d’une autre forme d’esprit du 
monde, le modèle {assistant-assisté} : les forts s’occupent des faibles. De 
l’extérieur, Paul se dit : « c’est une structure 
de charité chrétienne, chacun est dans son 
rôle ». Paul s’identifie à l’assistant, mais pas 
d’innovation.  

 si l’on rassemble des personnes très vulnérables entre elles, c’est le risque 
d’entre-soi qui prime. Paul voit la Cordée comme il 
voit l’entraide entre deux SDF : il peut trouver ça 
beau. Mais il ne s’identifie pas. Ça ne le transforme 
pas.  

 enfin, si la vulnérabilité des personnes de la Cordée est  
o peu marquée, alors l’identification peut se faire. Paul s’intéresse.  
o homogène et assez marquée pour que des 

mécanismes innovants (d’interdépendance, 
de rapport au temps, etc.) puissent se mettre 
en place, alors Paul est surpris.  

Alors, la Cordée devient ce qu’elle est appelée à être : un outil de 
transformation des imaginaires de tous les Paul de notre société.  

  

                                                           
10

 lorsque les féministes se retrouvent en non-mixité, c’est précisément pour une 
raison analogue : elles savent que la présence d’un seul homme réactive les 
mécanismes dont elles sont elles-mêmes pétries, d’effacement, de sentiment 
d’illégitimité, etc.  



120 

XIII. Au sujet de l’identification… 
    En écrivant tout ça, je pense fort à Thierry. Thierry est reconnu dans le 
monde. Il y joue un rôle, notamment dans le domaine économique et social. Il 
travaille, il aide, il décide, comme un vrai Paul. Pourtant, Thierry a une Simone 
en lui, mais il la garde cachée. Un jour, dans un festival, il participe à un atelier 
où des Paul-Simone, avec les codes sociaux d’un Paul, échangent sur le thème 
de la vulnérabilité. Thierry s’identifie, et sent pourtant l’innovation. Alors, il se 
lâche : il a trouvé l’endroit où exprimer sa Simone. Nos Simone intérieures 
se sont prises dans leurs bras. Et moi, j’en étais tout retourné ! 
 
Tout cela est résumé par {VE} : « La vulnérabilité assumée peut devenir 
positivement contagieuse. Assumée par l’un, elle éveille la possibilité chez un 
autre, qui en est le témoin, de l’assumer à son tour ».  

3. La radicalité de la vulnérabilité militante ?  

a) Le soin du quotidien avant la lutte militante 
Le militant estime le rapport de force, met en place des stratagèmes, 
recherche l’efficacité, le nombre, l’ampleur, œuvre pour la victoire de mains 
d’hommes.  
Bien souvent, il se croit contraint à 

  « vivre en nuisant » : il fait usage lui-même de ce contre quoi il milite 
(contre le forage d’un puits de pétrole, mais usager régulier de la voiture) ; 

  « réparer en nuisant » : il utilise les folies du monde (la voiture, les 
réseaux sociaux, etc.) pour ramener le monde à la sagesse. 

Voilà que je taxe le militant de pompiers pyromanes ?! Alors que j’écrivais 
plus haut qu’il ne s’agissait pas de faire porter sur l’individu la folie du 
système !  
Aucun jugement : il se trouve que mes limitations m’empêchent d’être 
efficace dans les formes de militance conventionnelles. Alors, plutôt que 
d’être un militant conventionnel au rabais11, je recherche d’autres formes 
d’expressions militantes et, tant qu’à faire, j’essaie de faire en sorte que 
celles-ci corrigent certaines faiblesses de la voie militante conventionnelle 
(non pas que ces autres formes soient elles-mêmes exemptes de faiblesses !). 
Il y a de la place pour tout le monde : chacun sert la cause comme il se sent 
appelé à le faire. Complémentarité !  
 

                                                           
11

   cf. {VL}, livret «  4-annexe - Témoignage aux poussières » et « 4 - Le précieux point 
de vue du vulnérable », chapitres C et D 



121 

La « radicalité de la vulnérabilité » ne mène pas aux modes d’action du 
militant : elle dilate le cœur comme le ferment fait lever la pâte, dans l’intime, 
au quotidien…  

 désormais limité dans ma capacité d’action militante, mon activité 
principale consiste, si je ne peux agir pour le « bien », au moins à chercher 
à ne pas faire le « mal ». Cette réappropriation de ma vie, en allant, de 
proche en proche, vers des choix toujours plus simples et unifiés, en 
rendant de nouveau vertueux chaque petit geste du quotidien pollué par 
la modernité (manger, me déplacer, me vêtir…), me rend finalement 
heureux.  

 le consentement à la non-maîtrise, le renoncement à la conservation de ce 
qui est, l’acceptation des limites et du ralentissement, le développement 
d’une attitude d’espérance sont des aspirations qui m’apparaissent 
paradoxalement plus authentiquement écologiques que la suractivité 
militante. 

 
Bref, tâcher de n’être ni pyromane, ni pompier, mais 
simplement habitant de la terre, avec pour devise la fameuse 
maxime de la déontologie médicale « Primum non nocere » 
(en premier, ne pas nuire).  
 
Précisons quand même que le lâcher-prise induit par la culture de 
la vulnérabilité produit parfois des engagements étonnamment 
radicaux, sur le modèle de celui qui n’a rien à perdre, rien à craindre, de 
l’écorché vif mu par l’énergie du désespoir.  

 Emmanuel Mounier (dans Refaire la renaissance – œuvre I) exprime bien 
cela : « Ce que nous avons à sauver, c’est infiniment plus qu’une 
civilisation ou le maintien d’une espèce noble […]. Nous avons compris que 
nos vies seront aventureuses et compromises. Nous ne redoutons rien, ni 
la pauvreté, ni l’isolement. Nous venons témoigner pour d’autres biens 
que nos propriétés » ; 

 {EB} : « Il y a dans la haine quelque chose à sauver : le dernier refuge de 
l'énergie de vivre. Il faut, dans cette masse fumante de haine folle, tailler 
et marteler l'épée de l'Ange nouveau, qui tue la mort. Une violence neuve 
qui ne cédera jamais plus à la séduction de la mort ».  



122 

b) Créer les conditions structurelles de la non-nuisance 
Voilà plusieurs fois que je parle de la difficulté d’ajuster son mode de vie sur 
ses aspirations, étant dans un monde qui nous en écarte en permanence.  
Très souvent, on est dans une situation où l’on ne voit pas d’alternative 
(comme aurait dit Thatcher !) : « Avec mon boulot, je peux pas faire sans ma 
voiture », ou encore « J’ai besoin de mon smartphone : mes réseaux sont tous 
sur whatsapp ». Dans ce contexte,  

 il y a la « radicalité d’effort », qui consiste à se priver (autant qu’on peut, 
mais finalement bien peu, et rarement sur le long terme) pour ménager sa 
conscience :  
o je prends mon vélo chaque fois que je peux, mais globalement, ma 

voiture reste souvent incontournable ; 
o je prolonge au maximum la durée de vie de mon smartphone, et 

j’essaie d’en avoir un usage raisonnable, mais il demeure 
indispensable ;    

 et puis il y a la « radicalité de structure », dans laquelle je travaille un cran 
en dessous, en remplaçant les éléments structurels de ma vie qui amènent 
des contradictions par de nouveaux éléments, structurellement plus 
vertueux. A moins de se sentir une âme d’ermite, ça passe souvent par le 
renforcement de l’aspect communautaire :  
o un lieu de vie simple en collectif (mutualisation et sobriété) peut 

réduire le recours à une activité professionnelle, et faciliter l’émergence 
d’activités professionnelles locales (maraichage, gite, formation, etc.), 
ce qui éteint la nécessité d’une voiture ; 

o un quotidien relationnel nourrissant sur le lieu de vie peut rendre 
indolore le renoncement au smartphone. 

Créer les conditions structurelles permettant de se sentir vertueux à l’état de 
repos : voilà bien un principe qui plait au vulnérable ! 

  



123 

D. Développements sur les piliers 

1. Le pilier spirituel 
Pourquoi un ancrage spécifiquement chrétien ? Simplement, il s’agit d’aller là 
où on se sent appelé. La figure de Jésus est centrale pour moi, et il me serait 
douloureux de la mettre de côté. C’est finalement la même chose que pour 
les autres piliers : rendre possible, pour moi-même et pour d’autres frères et 
sœurs esseulés, une aventure collective revigorante, fidèle à ce que nous 
sommes !  
 
Puisqu’il y a autant de façons d’être chrétien que de Chrétiens, il est bon de 
rechercher un dénominateur commun pas trop restrictif. Quel est le cœur ?  

 une conscience relativement commune de l’ « existence » d’une intention 
d’amour « créatrice », qui propose un cap (celui de l’amour) à l’humanité, 
et à laquelle on choisit d’accéder préférentiellement par la voie du Christ ; 

 une conscience relativement commune du sens de la vie : un pèlerinage 
dans lequel on grandit, on tâche de s'aimer les uns les autres, et on essaie 
d'apporter une contribution à la réalisation de la Création, et puis on se 
retire humblement vers Dieu…  

 
Reste à expliciter pourquoi j’ai ajouté « chrétien dans le sens de "suivre le 
Christ" » dans la présentation du pilier sur la foi. Il s’agit de préférer :  

 la source du Christ et des Evangiles à celle de l’institution, dont la 
trajectoire discutable (notamment depuis le IIIe siècle, où elle s’est lancée 
dans un jeu dangereux avec le pouvoir et la bourgeoisie), a amené l’Eglise 
à se placer parfois à l’opposé de l’appel du Christ12 ; 

 ou, dit autrement, une Eglise vulnérable (telle que la préfigurent 
notamment Foucauld Giuliani dans La vie dessaisie13, {AR}14 ou encore 
{RC}) à une Eglise puissante.  

Ce positionnement est important dans la Cordée : il permet d’inclure des 
personnes qui auraient été vulnérabilisées par une attitude écrasante de la 
part de l’institution chrétienne.  
Pour autant, la Cordée fait partie de l’Eglise, et tant mieux si par sa présence, 
elle contribue à la diversité de l’aventure chrétienne. 

                                                           
12

 cf. {ML}, chapitre 1.C – « Rarement ce qu’on dit de lui » – les raisons de la distance 
avec l’institution chrétienne y sont détaillées 
13

 synthèse de ce livre : https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes 
14

 l’auteur substitue la théologie de la toute-présence à la théologie de la toute-
puissance 

https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes


124 

 
La Cordée plaide pour une Eglise pauvre et en marge, par fidélité à son 
appel15 :  

 Dans {FO}, le pasteur Gill Daudé invite l’Eglise à reconnaître sa pauvreté : 
« Comment alors, vivre pleinement baptême, eucharistie, synodalité en 
vue d’une communion, sans […] se mettre soi-même (et son Eglise) en 
situation de pauvreté ? Car nous, je veux dire nos Eglises, ne sommes 
riches de rien : nous recevons ce qui ne nous appartient pas, et l’offrons à 
ceux que nous ne maîtrisons pas ».  

 François Odinet16 : « L’Eglise est liée aux pauvres, non pas comme une 
conséquence de la foi proclamée et célébrée, mais comme élément 
constitutif : puisque l’Eglise est fondée autour de la pierre rejetée par les 
bâtisseurs, que Dieu a établie pierre d’angle – le Christ ressuscité – alors, 
ce qui la tient rassemblée, c’est Jésus, en tant qu’exclu et en tant que posé 
comme pierre d’angle (c’est-à-dire comme celui autour duquel un peuple 
peut se rassembler) ».  

 « Tous, nous devons former une Église pauvre pour les pauvres17 » 

2. La vie simple  
La réflexion sur la radicalité a déjà bien brossé le tableau. Donnons-en les 
points saillants relatifs à la vie simple : 

a) Le malaise initial se situe dans la conscience d’appartenir à un monde qui 
ne sait plus vivre sans détruire la nature et une bonne part de la 
population humaine. Comme il est déchirant de consentir à détruire ce 
qu’on aime ! 

b) Il m’apparait que ce qui nuit à la nature nuit également, par une 
conjonction mystérieuse mais implacable, à l’être humain. 

c) Même si le paradigme de la modernité en a effacé l’accès, il existe 
indubitablement, pour l’être humain, un chemin de retour à un mode de 
vie ajusté, dans lequel il soit possible de vivre sans nuire. 

d) Selon la réciproque de b) que je présume vraie, ce mode de vie sera 
également heureux, bon pour ceux qui le choisissent.  

e) L’excitation, par le paradigme de la modernité, d’instincts présents en 
nous-mêmes (posséder, contrôler, etc.) fait qu’il est difficile, pour un 
individu isolé, de parcourir le chemin du retour évoqué en c). 

f) D’où la volonté de parcourir ce chemin à plusieurs. 

                                                           
15

 cf. {VL}, livret « 2 - Garde-t-on ses moufles en été », chapitre E.1 
16

 podcast « Anastasis - Episode 6 - Les pauvres, clé du royaume », https://collectif-
anastasis.org/podcasts/ 
17

 propos improvisés par le pape François le 11-09-2016 (jubilé des exclus) 

https://collectif-anastasis.org/podcasts/
https://collectif-anastasis.org/podcasts/


125 

 
Le point c) mérite un complément.  
On peut l’entendre à chaque coin de rue, la voix raisonnable affirmant qu’on 
ne peut pas vivre sans les biens de consommation que la modernité extrait 
violemment de la Terre. Petit dialogue : 

- Le processus de production de ces biens menace la vie sur Terre... 
- Peut-être, mais on ne peut pas faire sans ! 
- Ça revient à considérer que Dieu a posé sur Terre un être humain 

intrinsèquement nuisible… 
- Si tu veux, mais on ne peut pas faire sans ! 
- … 
- C’est IN-DIS-PEN-SABLE, on te dit ! La question du bien ou du mal ne se 

pose pas, quand c’est indispensable (il est bouché, lui !)  
- Mais… sur 99,9 % de son histoire18, l’humanité a fait sans…  
- (se bouchant les oreilles et parlant volontairement fort pour couvrir toute 

autre voix) IN-DIS-PEN-SABLE-IN-DIS-PEN-SABLE-IN-DIS-PEN-SABLE.  
 
Le déni est habile : nécessité fait loi… Ainsi cette croyance mortifère s’habille 
en raison supérieure, en raison-avec-une-cravate, et toute objection porte le 
sceau de la rêverie utopiste… Peut-on, quand même, rester avec les quelques 
lignes de ce dialogue, juste le temps d’une lente inspiration-expiration ? N’y a-
t-il vraiment d’autres horizons pour l’humanité ? L’humanité n’a-t-elle pas su 
vivre relativement harmonieusement avec la nature, avant le plastique, les 
supermarchés et la télé ? 
… 
L’intention de la Cordée en matière de vie simple est de contribuer à éroder 
cette croyance. Pour cela, elle propose de modifier les paramètres de 
l’équation qui sous-tend le rapport de force : 

 selon la modernité, le paramètre « nos modes de vie actuels », c'est un 
invariant. Tout le reste (la Terre, les frères et sœurs, etc.) est variable 
d'ajustement ; 

 dans la Cordée, tout simplement, on inverse les {invariants/variables 
d’ajustement}, et on voit ce que ça permet de composer comme vies. Et je 
crois bien qu'on tombe sur quelque chose de pas moche, et de plutôt 
aligné avec notre nature humaine !  

Bien sûr, avec patience, selon nos capacités… mais l’intention est celle-là.  

                                                           
18

 Homo sapiens a 300 000 ans ; la révolution industrielle date de 3 siècles 



126 

3. La vulnérabilité 
Comme il est dit plus haut, le paradigme du monde est inadapté aux 
vulnérables :  

 d’une part, il les malmène19 ; ce qui inspire l’envie d’un lieu refuge 
(prochain paragraphe) ; 

 et d’autre part, il les empêche de développer les grâces propres à leur 
condition (paragraphe, euh… suivant suivant).  

a) Un refuge, un climat de « vulnérabilité OK » dans l’air 

(1) Une situation difficile, mais belle 
« Tout le monde est vulnérable ». Les valides de bonne volonté l’expriment 
également.  
Mais il y a vulnérable et VuLnErAbLe ! Il y a l’amateur et le professionnel   ! 
Il y a le valide qui a une part de vulnérabilité, et le VuLnErAbLe :  

 qui ressent qu’il est empêché : de petits et grands empêchements par 
rapport à la « norme » s’amoncellent. Dans mon cas : manger comme tout 
le monde, se sentir apte à se lancer dans une formation, travailler comme 
tout le monde (même si de toute façon, ça, je ne le souhaite pas !), voir 
des amis et suivre leur rythme, se marier, avoir des enfants, pouvoir dire 
« oui, je serai là ! », etc. Jusqu’à ce que se dessine un « moi » et un « les 
autres ». Toujours, il apprend à composer avec ces empêchements, mais 
ceux-ci sont comme autant de cailloux dans la chaussure. A un moment, il 
arrête de marcher avec le monde. 

 dont les empêchements ne sont plus momentanés, mais structurels, 
consubstantiels à l’être. Ils 
le définissent. Là où le valide 
se définit souvent par son 
travail, ou le nombre de ses 
enfants, le VuLnErAbLe se 
définit d’abord par sa 
vulnérabilité… 

 
Ce qui me pèse le plus dans la 
vulnérabilité au quotidien, ce 
sont les représentations 
« mondaines » qui décrètent ce 
qui est reconnu comme une vie valable et heureuse20 : des projets, des 

                                                           
19

 cf. différents points de chapitre « II – C - Anatomie des paradigmes »  



127 

réussites personnelles et professionnelles… Suivant le prisme de cette réalité, 
je suis plutôt parmi les « ratés ». Voilà qui ne m’aide pas à m'ancrer 
fermement dans la joie d'être petit. D’autant plus que ces représentations ne 
me sont pas seulement extérieures : elles sont présentes en moi, et se 
traduisent par de la frustration, de la déception, de la jalousie… Ma vanité 
blessée en a, des choses à dire !  
Pourtant, la joie d'être petit a davantage de valeur à mes yeux. Ce ressenti 
intime coïncide d’ailleurs avec ce que me suggère l’Evangile. Y’a d’la grâce, 
incontestablement, de ce côté-ci !  
D’où la lutte en moi entre la polarité « société » et la polarité « Evangile ». 
 
On retrouve ici ce qui a été décrit plus haut21 : ce qui est dur, c’est 
l’inadaptation culturelle. 

(2) Un environnement pour vivre sereinement en vulnérables 
Je suis très poreux à mon environnement : 

 de même que la compagnie de personnes « du monde » vient titiller et 
blesser le champ de la « réussite » en moi,  

 retrouver des personnes vulnérables me place dans un contexte où l’on se 
désintéresse des choses du monde, au profit d’autres substances. Ça 
m’aide à assumer qui je suis et à croire que le second prisme est bien plus 
qu’un ersatz du premier. 

XIV. It is like when I speak English 
    L’interaction avec des personnes marquées par le paradigme de la validité 
me fait parfois me sentir comme quand je suis seul Français dans un groupe 
d’Anglais. Je parle anglais, mais avec une certaine frustration ; et à la 
longue, c’est épuisant. A l’inverse, c’est reposant d’être avec des 
compatriotes ! 
 
En s’associant entre personnes à qui la vulnérabilité va bien, nous pouvons 
créer le refuge qui rend, pour chacune et chacun, le quotidien des jours plus 
vivable et potentiellement plus heureux : 

 définir un autre système de référence ({CV} : « Constituer un milieu inclusif 
où la prise en considération de la vulnérabilité permet d’élaborer le plus 
équitablement possible la norme ») : 
o on entend moins : « Oh la la, j’ai couru toute la journée… et puis ce soir, 

j’étais colère : une heure de queue à la pompe à essence ! »  

                                                                                                                                            
20

 cf. chapitre « II – C.3.a - Validité : vouloir tout » 
21

 cf. chapitre « II – B.4 - Pourquoi le paradigme de la validité est néfaste » 



128 

o mais plutôt : « Hé, content de m’être réveillé vivant ce matin – pas très 
vivant, mais assez pour pouvoir vous retrouver, les copains22 ! »  

 assumer une autre temporalité, un ralentissement qui permet une autre 
présence au monde ; 

 se créer un système de valorisation qui n'est pas celui du monde, 
notamment en étant plutôt dans l’« être » que dans le « faire »23. 

 se faire l’effet d’une famille, avec  
o de gestes d’amour : moi qui suis célibataire sans enfants, lorsque j’aide 

un ami, je ressens parfois la joie de me donner gratuitement, comme 
un parent le fait pour son enfant. J’aime aussi, en situation inversée, 
me sentir fils de l’un d’eux (prudence, bien sûr : garder la réciprocité, 
ne pas créer des situations de dépendance24)… Mais, au fond, l’amour 
filial et l’amour amical ont évidemment un lien… de parenté ! (hi hi !) 

o des liens d’appartenance : avoir une réponse qui vient naturellement, 
quand, dans un formulaire, on voit la case « personne à prévenir en cas 
de problème ».  

o un soutien « endogène » : en situation de souffrance, il est toujours 
bon d’être soutenu. Mais lorsque l’aidant n’est pas identifié comme un 
frère vulnérable, il arrive que l’on s’impose à soi-même un douloureux 
jugement, par effet de contraste. Si l’on sait notre aidant conscient de 
ses propres vulnérabilités, on ressent moins cette pénible 
dévalorisation de soi. {VE} : « Il existe donc une socialité des 
vulnérabilités qui ne repose plus sur la solidarité (aide du plus faible par 
le plus fort) mais sur la collégialité (reconnaissance) et la coopération ». 

 vivre des expériences collectives fortes (ha ! nostalgies de ces épopées 
collectives qui fondent l’histoire d’un groupe…). 

 
Comme il est dit plus haut, « certains ne traversent pas le mur »25 : face à la 
souffrance, on peut se retenir de s’abandonner à Dieu, s’empêchant ainsi de 
naître de nouveau. Il m’apparait qu’il est plus facile de traverser le mur quand 
on sait que de l’autre côté se trouve une belle communauté ! Ainsi, de même 
qu’un chrétien seul est un chrétien en danger, un vulnérable seul est un 
vulnérable en danger. 

                                                           
22

 cf. chapitre « I – F.3 - Rendre grâce pour chaque instant qui nous est confié »  
23

 cf. chapitre « I – D.3.a - L’efficacité selon le plan de Dieu » 
24

 cf. {ML}, chapitre II.D – « Massage et charité » 
25

 cf. chapitre « I – B.2 - La fêlure et la lumière » 



129 

b) Un lieu de fécondité 
Je commence ce paragraphe par, de nouveau, une expression de la fécondité 
de la vulnérabilité. Elle n’apporte rien de nouveau, mais elle exprime cette 
fécondité en concentré…  

XV. Vivre une grâce que le monde ne connaît pas 
    « Tu fais quoi dans la vie ? ». Je suis parfois bien en peine de répondre à 
cette question, surtout quand je sens que mon interlocuteur honore le 
paradigme du monde. Mon activité contributrice au PIB, c’est quelques 
chantiers par-ci par-là, rémunérés en chèque emploi-service universel, cette 
forme d’argent de poche pour adultes pauvres. Le RSA complète. Je passe 
beaucoup de temps dans ma chambre : trop fatigué, souvent, pour voir du 
monde, m’inscrire dans les projets stimulants… Piteux…  
Et pourtant ! Pourtant le vide terrestre de ma vie ouvre mon cœur à des 
merveilles célestes tellement fortes ! Faut voir ça ! Le vivre ! Avoir le temps de 
donner toute sa valeur à l’instant vécu, apprendre à se réjouir de tout, puiser 
du bonheur dans le bonheur des autres, aimer sa petitesse, se sentir en 
communion évangélique avec les autres souffrants, ressentir en soi 
l’indéfectible Appui puisqu’on a dû renoncer à certains appuis du monde, 
expérimenter le paradoxe des béatitudes, trouver dans son cœur un petit 
bonheur qui, n’ayant pas de source terrestre identifiable, prouve Dieu et se 
change alors en allégresse26 ! Depuis le paradigme de la vulnérabilité, ce qui 
est piteux, c’est une vie étrangère à tout ça ! 
C’est assez terrible, parce que je ne sais pas ce qui me coupe le plus du 
« monde » : la fatigue brumeuse, ou bien ces ressentis délicieux mais 
incompris (si, en vrai, je sais, faut pas exagérer : fichue brume !) ? Alors, je 
crois qu’un lieu où ces ressentis sont connus, courants, naturels et peuvent 
être partagés tout autant que leur équivalent de souffrance m’aiderait à 
rester en lien avec des frères et sœurs, le temps de mon pèlerinage terrestre 
(c’est quand même plus sympa !). Et, ce qui ne gâche rien, m’aiderait à 
donner un sens à tout ça…  

(1) Un lieu de recherche : éclaireurs du monde 
Toute improductive (aux yeux du monde !) que soit notre vie de vulnérables, 
elle peut néanmoins être féconde : en étant là, en visibilisant de manière 
joyeuse et inspirante l’espace de la vulnérabilité27 ! 
La surmortalité des abeilles nous alerte : de par leur sensibilité, elles sont les 
premières à subir les dérèglements du monde. Il en est de même pour 

                                                           
26

 liste inspirée des enseignements du chapitre « I – Appris en chemin » 
27

 cf. chapitre « II – E.5.e - Visibiliser l’autre désirable »  



130 

l’humain vulnérable. Le regroupement en Cordée permet aux vulnérables 
d’assumer ce qu’ils sont, plutôt que de se cacher, honteux. Forts de cette 
conscience collective de la valeur de leur aventure, encouragés par la 
dynamique porteuse du groupe28, ils se mandatent eux-mêmes d’une mission, 
ils deviennent un petit laboratoire, et ils osent témoigner de leurs messages.  
Dans la période actuelle, ce n’est pas rien, ce petit laboratoire : car ce qu’ils 
sont contraints d’expérimenter (passer de la maîtrise à l’abandon, de la toute 
puissance à la limite, ralentir, s’émanciper du faux moteur de la vanité… etc.) 
est précisément l’inévitable traversée dans laquelle le monde va devoir 
consentir à se lancer29.  
Cet aspect « recherche appliquée, relecture à des fins de témoignage vers 
l’extérieur » m’intéresse beaucoup, mais si je me retrouve seul à le faire vivre, 
je l’accepterai (je vois bien que c’est pas tout le monde – et heureusement – 
qui théorise-écrit-consigne à tout bout de champs !). Un temps, j’ai rêvé d’un 
« centre de recherche sur la fécondité de la vulnérabilité », mais là, c’est 
vraiment si Dieu veut ! 

(2) Déjà loin d’être seuls ! 
Plusieurs livres, publications et événements récents portant sur la 
vulnérabilité me conforte dans l’idée qu’il s’agit d’une réflexion opportune :  

 2005 : {EB} ; 

 2014 : texte d'Elena Lassida paru dans la revue Etude : Revisiter 
l’institution à partir de la fragilité ; 

 2018 : {IS}, {FG} ; 

 2021 : {VE} ; 
 2022 : {CV} ; 

 2024 : {FO}, Passage Ste Croix à Nantes – exposition permanente : Fragiles 
dans un monde fragile. 

 
Quelques phrases que j’ai été heureux de trouver dans ces textes. Elles 
placent les espaces de vulnérabilité comme des lieux de renouveau :  

 {CV} : « Pas des lieux "déficitaires", mais proprement des points pionniers 
qui sont aux avant-postes du réel » ; 

 {CV} : « Des lieux dont il faut prendre soin pour comprendre à quel point ils 
sont vecteurs de connaissance et potentiellement des leviers capacitaires 
pour envisager d’autres modalités d’agir, de consommer, de penser » ; 

                                                           
28

 cf. {EI}, apport « La conversion communautaire » - « Une réserve où puiser les 
capacités d’agir »  
29

 cf. chapitre « II – E.5.d - Le point de vue précieux des professionnels de la loose ! » 



131 

 {CV} : « Créer dans les entrelacs des abandons, des fatigues, des blessures 
et des vexations le renouveau nécessaire à l’élaboration des futures 
légitimités » ; 

 {CV} : « Des êtres brisés […], mais qui demeurent les pionniers d’un futur 
plus réflexif et critique » ; 

 {CV} : « Des formes de compagnonnage qui logent des fécondités dans 
quantité d’interstices oubliés, dévalués, rendus invisibles parce qu’ils 
étaient souvent ceux des êtres plus vulnérables » ; 

 {FO} (E. Grieu) : « En ces temps qui apparaissent comme décisifs, la 
vulnérabilité a quelque chose à dire […] : elle inaugure un monde, est 
créatrice d’un monde » ; 

 {IS} : « S’appuyer sur ceux que Michel Gaudet appelle "les conspirateurs du 
futur", ces hommes et ces femmes qui, parce qu’ils ont vécu ou vivent 
dans la rue, peuvent être prophètes d’un besoin et porteurs de solutions 
alternatives souvent en avance sur la société » ; 

 {VE} : « Produire de la compétence neuve et utile à partir de la 
vulnérabilité ». 

 {VE} : « Inscrire la vulnérabilité ontologique dans une dynamique collective 
réellement créative et comme point d’origine de toute forme de novation 
et de société ».  

 {VE} : « Les personnes vulnérables sont de précieux témoins, acteurs de la 
société et forces de propositions ». 

 {EB} : « Appeler en témoignage ceux qui ont goûté l'enfer du monde. 
Quelque chose crie en eux. L'homme d'en-bas : 
o ressent comme une vague de douleur monstrueuse qui monte par 

dessous les manèges et les buvettes de la grande fête populaire ; 
o sait que le formidable réseau qui couvre la planète et qui donne aux 

humains de vertigineuses sensations de jouissance et de puissance est 
un voile léger et fragile jeté sur un formidable chaos ». 

 {EB} : « C'est dans l'en-bas lui-même, par furieuse nécessité, que naissent 
les grands désirs, les ambitions démesurées, qui finissent, si l'on s'y tient, 
par donner fruit. Voyez ce que fut la vie des grands créateurs, artistes, 
scientifiques, philosophes, saints ». 

 {EB} : « Comme ils y sont contraints, ce sont ceux d'en bas qui ont quelque 
chance de changer la terrible pâte humaine en un pain qui sera 
mangeable. Ce qui était la honte et la haine deviendra la furieuse 
puissance de créer, engendrer, aimer - heureuse fureur. Nous avons 
besoin de ces fauves-là ». 



132 

E. Concrètement 

1. Général 

a) Comme je l’imagine : 
 Qui ?  

o Combien de personnes ? 
 Commencer petit ? 
 A terme, un nombre suffisant (une dizaine d’adultes ?) : 

 pour que ça fasse communauté (qu’on n’ait pas à chercher les 
loisirs ailleurs) ; 

 pour que ça soit résilient si une personne part ; 

 pour augmenter la portée des mutualisations ; 

 quitte à avoir une plus grande autonomie individuelle (car plus 
on est nombreux, plus l’harmonisation fine de nos vies prend du 
temps). 

o profil imaginé : 
 des hommes, des femmes, des jeunes, des vieux, des entre-les-deux, 

des mères célibataires, des enfants, des burn-out, des fatigués, des 
on-sait-pas-trop,  

 des en pleine forme, mais sensibles à la vulnérabilité (les gens en 
pleine forme dynamisent la vie du lieu !) ; des non-croyants mais qui 
souhaitent le devenir (les non-croyants déplacent par leurs 
questions) ; des vilains pollueurs qui aspirent à l’harmonie avec la 
Création (les vilains pollueurs empêchent l’illusion de pureté)…  

 pour les « vulnérables », peut-être plutôt des personnes qui étaient 
dans le monde et qui ont été contraintes d’en sortir, pour une raison 
ou pour une autre : ça fait un ressenti commun. Et puis, ça vient 
créer aux yeux des valides un sentiment d’identification susceptible 
de les toucher et leur permettre de changer de paradigme !  

 comment ? 
o faibles besoins, grâce à une vie sobre et mutualisée ;  
o relative autonomie financière de chacun :  
 aides sociales (c’est un maigre salaire pour des chercheurs tels que 

nous, mais on prend quand même !) ? 
 temps partiel à l’extérieur ? 
 activité professionnelle sur place ? 

 où ? 
o espaces de vie à géométrie variable, selon les besoins et le site trouvé ; 



133 

o idéalement, un lieu pérenne où il soit possible de s’enraciner (achat 
collectif ?) ; 

o pourquoi pas commencer par une colocation temporaire pour créer le 
groupe et le projet ? 

 quoi ? 
o respect du rythme et des besoins de chacun ; 
o des temps en commun : vie quotidienne, prière, fête, … 

b) Les sources d’inspiration 
 La communication non-violente 

 La sociocratie, gouvernance partagée 

2. Foi 

a) Comme je l’imagine 
 au petit matin, on prend un temps ensemble pour placer notre journée au 

service du projet de Dieu (joie !) ; 

 bénédicités d’avant repas ; 

 autres temps de prière, lectio divina, etc. selon un rythme qui va bien…  

b) Les sources d’inspiration 
 Chants de Taizé,  

 l’arche de Lanza (temps de « rappel »), 

 la ferme de la Chaux (temps de prière créatifs et en résonnance avec le 
vécu, les relations, les émotions : « pardon, merci, s’il te plait », etc.) 

3. Vie simple 

a) Comme je l’imagine 
 Idée de progression, fondée sur le désir d’autre chose davantage que sur 

l’effort de privation30 ; 

 privilégier la mutualisation des objets ; 

 poules, abeilles, autres animaux, etc. ; 

 temps de vie quotidienne (cuisine, vaisselle, jardinage, couture, 
bricolage,…) ; 

                                                           
30

cf. aussi « C.3.b - Créer les conditions structurelles de la non-nuisance », dans ce 
chapitre - cf. {EI}, apport « Les clés de la conversion » (clés de l’enthousiasme et de 
l’être par le faire, je crois) 



134 

 tout cela visant également à créer un ensemble résilient (à la grâce de 
Dieu, pas dans un esprit survivaliste !), en vue des bouleversements des 
décennies à venir.  

 Militantisme :  
o à titre individuel, et à condition que ça ne nuise pas aux autres 

membres, engagement militant selon les souhaits de chacun ; 
o au niveau collectif, une place pour la féroce indignation, et pour autant 

de militantisme que le collectif peut en porter. Mais il est nécessaire de 
s’abstenir de toute action militante collective qui pourrait déstabiliser 
un membre ou qui accaparerait des ressources nécessaires à la vie du 
lieu ; 

o faire de la Cordée un lieu d’accueil des militants fatigués ?  

b) Les sources d’inspiration 
 les low-tech lab (créativité), 

 l’arche de Lanza (sobriété, unification de la vie en un lieu, technologie 
questionnée et mise à distance, éclairage à la bougie). 

4. Vulnérabilité 

a) Comme je l’imagine 
 une attention portée entre les membres 

o soutien mutuel31 ;  
o atmosphère adaptée à nos besoins et spécificités ; 
o expérimentation ensemble du paradoxe des béatitudes ; 

 sensibilité à l’idée d’être des éclaireurs du monde (« recherche ») ; 

 pas de profil « aidant » et de profil « aidé » (pour apporter une 
contribution à la transformation sociale32). Il ne faut donc pas être trop 
ambitieux : impossible pour des vulnérables de porter des trop-
vulnérables. Chacun est : 
o dans son état de santé moyen : à peu près autonome ;  
o dans son état dégradé : pas trop durablement dépendant des autres ; 
o dans son état de forme : apte à aider. 

 une attention devra être portée à la compatibilité entre les vulnérabilités : 
préférer des combinaisons de nature symbiotique à des situations où les 
blessures s’activent réciproquement ; 

                                                           
31

 faire une mini-société contre-culturelle, cf. chapitre « II – E.4.d - Niveau 3 – contre-
culture » 
32

 cf. « C.2.f - La bonne dose de Simone et de Paul », dans ce chapitre 



135 

 des structures de dialogue, de relecture et d’invitation au pardon devront 
être mises en place, afin de pouvoir comprendre, aimer et soigner les 
vulnérabilités des autres plutôt que se sentir agressé par elles.  

 l’époque tend à prescrire un centrage sur soi et ses propres besoins. Cette 
tendance s’alimente d’elle-même : puisque les autres se centrent de plus 
en plus sur eux-mêmes, je suis seul garant de la prise en compte de mes 
besoins. Les décisions communes risquent alors d’être le résultat d’un 
tiraillement entre les besoins de chacun, selon les capacités des uns et des 
autres à les imposer. Un fameux conte chinois présente le paradis et enfer 
comme des banquets fastueux dans lesquels les convives ont de très 
longues baguettes. En enfer, ils meurent de faim car les baguettes sont 
impossibles à manier pour soi-même. Au paradis, chacun mange à sa faim, 
nourri par son voisin d’en face. A la cordée, on essaiera d’être attentif aux 
besoins des autres, afin de pouvoir, la confiance grandissant, décrisper la 
tension liée à la compétition de nos besoins personnels.   

b) Les sources d’inspiration 
 Les lieux 

o L’arche en France (la place de la personne, la fête, etc.) 
o La Source (la qualité d’écoute, les structures collectives accompagnent 

la croissance individuelle). 

5. Groupes en soutien et en lien 
Plusieurs types d’accompagnements/compagnonnages seraient à 
développer : 

 Accompagnements : 
o œil extérieur sur le respect de la vision initiale, ou sur le suivi conscient 

de sa modification, le cas échéant ; 
o accompagnement spirituel. 

 Collectifs amis : 
o pour le simple fait de savoir que l’on n’est pas seul ; 
o pour des échanges d’outils, de bonnes idées ; 
o pour diffuser des recherches de membres, ou autres…  

 Réseau recherche : 
o pour que ce qui est vécu et expérimenté puisse servir de matière aux 

structures qui mènent des programmes de recherche ; 
o pour bénéficier de l’apport « savoir froid » de ces mêmes structures. 

  



136 

F. Conclusion 
La vulnérabilité vécue en communion vient créer une sorte de « cordée » : 
j’expérimente déjà cela « à distance », ou par petites touches ; mais à vivre 
sur un lieu collectif, ça doit être très beau ! 
Oui, c’est ça : je voudrais vivre dans un lieu simple, humble, fraternel, priant. 
Je pressens que les vulnérabilités mises ensemble pourraient bien faire 
résonner en nous une corde que le monde a laissé s’atrophier.  
Et… que ferais-je en cas de retour à une bonne santé ? C’est peut-être là que 
la Cordée me serait le plus utile, en me retenant de retourner dans le 
paradigme du monde ! 
 
Je voudrais proposer un schéma qui redit 
le cœur de la démarche…  

 La vulnérabilité  
o n’est pas facile à vivre ; 
o pourtant, elle est une grâce. 

 Il s’agit donc : 
o non pas de sortir de la vulnérabilité ; 
o mais de créer les conditions pour 

que ça soit vivable. 

 Or, c’est pas tant la vulnérabilité qui est 
douloureuse, mais l’inadaptation 
culturelle.  

 D’où la création de lieux qui 
soutiennent les vulnérables… 
o  => c’est heureux ! 

 

 La vulnérabilité :  
o semble souvent stérile ; 
o pourtant, elle est une grâce. 

 La grâce de la vulnérabilité est 
méconnue. Pourtant, notre monde en a 
aujourd’hui grand besoin. 

 Voilà bien une mission pour la cordée : 
contribuer à l’avènement d’une culture 
de la vulnérabilité au niveau sociétal… 
o  => c’est fécond ! 



137 

Conclusion générale 

Repartons de notre paradoxe initial… Paradoxe qu’expérimentent tous ceux 
pour qui la traversée d’une épreuve a été l’occasion d’une heureuse 
métamorphose de leur être : l’adhésion à ce que nous appelons paradigme de 
la vulnérabilité. Mon intention aura été de mettre de la conscience sur cette 
drôle de réalité que nos esprits peinent à saisir. 
Mais pourquoi y a-t-il besoin de la saisir, alors que tant de gens, y compris des 
bien portants, sans rien théoriser, ont déjà un pied dans ce paradigme : ils 
prennent le temps de causer avec la petite grand-mère d’en face, ils confient 
leurs fragilités à leurs proches, ils soutiennent et se laissent soutenir à 
l’occasion, etc. ?  
Parce que, je crois, la situation, telle qu’elle n’est pas pensée, engendre une 
certaine retenue. Nous sommes pris dans un conflit entre : 

 d’un côté la logique du monde, la raison raisonnable, qui nous dit bien 
naturellement : « les premiers seront les premiers », ou encore 
« bienheureux les riches », 

 et de l’autre, l’aspiration de notre cœur à l’ouverture et au don de soi…   
Ainsi écartelés, nous ne 
donnons pas la pleine 
mesure à notre vocation 
humaine (d’autant plus que la raison raisonnable, 
placée sur un piédestal par la modernité rafle souvent la mise !).   
 
En revanche, si l’on prend le temps de voir, de sentir, de goûter, et au final, 
d’attester pour vrai que « les derniers seront les premiers » et « bienheureux 
les pauvres », alors la même raison raisonnable qui plus haut nous 
recommandait une chose, en vient à nous recommander son exacte opposée. 
Avec autant d’assurance. Alors, le conflit est résolu, et c’est tout entier qu’on 
peut plonger dans la joyeuse radicalité de l’Evangile.  
 
Ce qui précède donne un aspect soudain qui peut effrayer. En réalité, il s’agit 
de choisir délibérément le fleuve dans lequel on se met. C’est ça : un 
paradigme, c’est un fleuve dont le courant nous mène vers des codes, des 
modes d’être et un environnement propres.  



138 

Cette histoire de changement de fleuve ne se joue pas qu’au niveau 
individuel : c’est toute notre société moderne, profondément égarée dans le 
paradigme de la validité, qui gagnerait à changer d’eau. D’où ce sous-titre de 
« Principes d’une révolution vulnérable » ! Révolution ? Il faut bien attirer 
l’œil du lecteur ! A vrai dire, j’aurais préféré le mot conversion, car ce dont il 
s’agit est davantage un mouvement de conscience qu’une explosion, mais 
conversion n’exprimait pas la portée sociétale de notre affaire…  
 
A chaque époque, des êtres cherchent à lire les folies ordinaires, à travers le 
voile opaque des habitudes. Pas par fantaisie ou par provocation, mais parce 
que ces folies, invisibles au plus grand monde, viennent les blesser, eux, dans 
leur chair et dans leur âme. Depuis quelques décennies, les mouvements 
écologistes, antiracistes, féministes (et d’autres encore), révèlent certains des 
mauvais plis les plus saillants de notre Occident assoupi. Depuis là où je parle, 
il m’apparaît – à travers tout le cheminement que propose ce livre – que la 
vulnérabilité est un sujet dont l’ampleur est comparable à celle des autres 
grandes luttes contemporaines. Beh oui, rien que ça… Je vous laisse juge ! 
 
 
Mais ces pauvres réflexions, cachées dans un livre anonyme, n’auront rien de 
performative ! Heureusement, entre l’échelle de la société, désespérément 
lente et insaisissable et l’échelle individuelle, inopérante (car la vulnérabilité 
vécue seule, sans résonnance collective, est non seulement stérile, mais 
encore accablante), il reste la dimension collective… D’où l’aventure de la 
Cordée. Une Cordée… des Cordées… des tas de lieux qui ressemblent de près 
ou de loin à cette proposition…  
 
Se regrouper pour bricoler ensemble un environnement favorable à des 
existences qui ne peuvent plus – ou ne veulent plus – suivre les folles 
injonctions du monde. Alors, la vie devient non seulement plus facile, mais 
encore plus féconde, car le témoignage assumé d’une vie selon le paradigme 
de la vulnérabilité donne du sens, dans notre époque déboussolée.  
 
 
Euh… à chacune et chacun de faire un usage juste de ces réflexions : s’en 
inspirer, amener plus loin, prendre le contre-pied… Car le relatif consensus sur 
l’aspect calamiteux de la situation actuelle de notre monde ne dit rien de ce 
qui serait souhaitable. Continuons donc à chercher et à expérimenter ! 
 
 



139 

Sommaire 

 

Introduction générale....................................1 

 

I - Appris en chemin.....................................5 

A.  Introduction....................................5 

B.  Le paradoxe fondamental.........................8 

C.  Les grâces de la limite........................12 

D.  Un nouveau point fixe..........................18 

E.  La substance de mon être.......................30 

F.  Tout est grâce.................................35 

G.  Un nouveau rapport à l’événement...............44 

H.  Conclusion.....................................51 

 

II - D’un paradigme à l’autre...........................53 

A.  Introduction...................................53 

B.  Défrichage initial.............................56 

C.  Anatomie des paradigmes........................69 

D.  Approche temporelle............................78 

E.  Imaginer autre chose...........................89 

F.  Conclusion....................................107 

 

III - La cordée........................................109 

A.  Introduction..................................109 

B.  La cordée, vue d’ensemble.....................109 

C.  Réflexion sur la radicalité...................113 

D.  Développements sur les piliers................123 

E.  Concrètement..................................132 

F.  Conclusion....................................136 

 

Conclusion générale....................................137 

Sommaire...............................................139 

Me contacter...........................................140 

  



140 

Encarts 

 
I. Décentré du monde, on goûte au spirituel.......13 

II. La porte de l’infini en soi....................15 

III. Libération : rien n’est grave !................19 

IV. Nager dans les flots de Dieu...................20 

V. Allons, tout compte fait, c’est pas si mal.....27 

VI. De l’amour à l’amour...........................34 

VII. Du « je-tu » à la communion universelle........34 

VIII. Voir le miracle ordinaire......................36 

IX. Les dés de Luc.................................37 

 

X. Un cri du cœur !...............................72 

XI. Un regard sans voile...........................85 

XII. L’apôtre vulnérable...........................106 

 

XIII. Au sujet de l’identification..................120 

XIV. It is like when I speak English...............127 

XV. Vivre une grâce que le monde ne connaît pas...129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Me contacter 

Dispo pour discuter de tout ça !  
 
Y’a aussi un blog où sont rangés tous mes textes & émissions de radio : 
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier  
 
olivier.tempereau@gmail.com  
06 87 62 48 87 
Je vis à Nantes 

https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier


Il faudrait probablement, ici, écrire des choses inspirantes, qui donnent 
envie de lire… Mais … j’en ai pas l’énergie        … J’ai tout donné dedans !  
Alors, jetez-y donc un œil !  
 
J’explique quand même la couverture :  

 
Quant à cette curieuse histoire de révolution vulnérable, je laisse le mystère se 
dévoiler au fil des pages ! 
 
« Ma tâche ne consiste pas à donner aux autres ce qui est objectivement le 
meilleur, mais à leur donner ce qui m'appartient en propre (ne serait-ce qu'une 
douleur, une plainte) et à le faire d'une manière aussi pure et aussi sincère que 
possible ».                   Hermann Hesse, Le loup des steppes  
 

V7 – 2026-02 


