ﬁ?(hcdrm el e N

Olivier lempéreau



Introduction géneérale

1. Contenu de ce livre

Ce livre développe une réflexion sur le theme de la vulnérabilité. Puisqu’il se
base surtout sur mon expérience, je me dois de commencer par quelques
mots sur moi :

e En 2015, des événements personnels me submergent, a tel point que je
traverse une phase de dépression aigtlie.

e A partir de 2017 (et jusqu’a présent), la joie coule de nouveau a peu prés
normalement dans mes veines, mais je ne me remets pas: une intense
fatigue et un brouillard mental tenace et détestable réduisent, sur de
longues périodes, ma vie sociale a quasi-rien. La maladie de Lyme est
diagnostiquée... Les progres, longtemps poussifs deviennent substantiels

ces derniers mois. Encourageant ! f‘&mme ¢
N\

o e . , -
Théoriquement, les différentes étapes qui guoulrerabfilite S
. . , , . 0,
jalonnent la traversée d’une période de ( 4
turbulences se terminent par la case s Putte S
« plénitude », et tout est bien qui finit bien. \)a,f)mulam
Mais étant donné que je reste coincé durablement

s . S -

dans le ventre de la maladie, j’ai eu besoin de 't &>
donner du sens a ce qui m’arrive... ( %
Cet.te reflexic?n a enggndre le livre que tu as entre les \ a,@qyu&ov\,'s
mains. Trois parties se sont naturellement
dégagées :

I. « Appris en chemin » : résumé des apprentissages de ma traversée de la

maladie.

II. « D’'un paradigme a l'autre » : appréciation des décalages féconds que
Iirruption de la vulnérabilité pourrait apporter dans notre monde... Bon,
je suis bien content de ces réflexions, mais qu’en faire ? Comment faire
pour qu’elles rejaillissent dans ma vie ? Comment les rendre opérantes ?

lll. «La cordée » : une réflexion plus appliquée sur la création d’un écolieu
ou tout ¢a pourrait s’incarner.



Ca s’enchaine comme ¢a :

2. Au sujet de ce travail particulier

Ce document n’a pas été écrit en une fois : des petites notes, griffonnées au fil
des ans, rassemblées dans un méme document avec |'espoir qu’en pressant le
tout, un jus buvable en sorte. Inévitablement, il y a des répétitions et des
passages pas trés bien ajustés (ceci est également amplifié par le brouillard
mental qui m’accompagne : je ne sais pas trés bien ce que je fais, je me sens
comme un sculpteur aveugle !). C'est ainsi.

Ayant passé tant de temps a I'écart du monde, dans mon petit appartement, il
est bien possible que les pensées qui m’ont traversé et que tu t'apprétes a lire
sentent un peu le renfermé. Le premier réflexe, alors, est de balayer d’un
revers de main ces élucubrations saugrenues. Mon invitation : passer outre
mes exaltations excessives, pardonner mes rancoeurs enracinées, supporter
mes utopies naives et, bonne pate, se laisser simplement interroger...

Note pour faciliter la lecture :
e |les parties soulignées indiquent le bon moment pour regarder l'illustration
qui se trouve a proximité ;
e pour respecter la facon dont ce travail m’est venu, le texte

est parsemé d’encarts qui approfondissent ou illustrent ’ ‘

différents sujets. lls sont repérés par les marques ci-contre :
e et enfin, pour le lecteur pressé, les parties les plus importantes sont
repérées par un trait dans la marge, comme ¢a :




3. Livres (et autres) auxquels je fais référence
Dans le texte, on pourra trouver des {CC}, des {SR} ou autres {CV}. C’est dans
le tableau qui suit que ces références prennent sens.

Réf | Titre Auteur Commentaire
4F |Les quatre fléaux* |Lanza del|Un regard sur les causes des
Vasto souffrances de notre monde

AR |La croix apres les|Christophe Réflexion théologique sur Ia

ruines Bisson toute-puissance de Dieu -
https://christophebisson.substack
.com/p/la-croix-apres-les-ruines

BC |Du bon usage des |Christiane Le titre est assez explicite !
crises* Singer

BD |Le bréviaire de la|Pére Brétéché |Fonde spirituellement la
décroissance* décroissance

CC |Laudato si’, chemin | Olivier Méditations  sur  I’encyclique
de conversion Tempéreau Laudato si’

(c’est moi !)

CR |Un cceur sans|Marie-Laure |Invitation poétique a la priere. Ce
rempart* Choplin qui implique de retirer 'armure !

CV |Ce qui ne peut étre|Cynthia Fleury|Un  tract  Gallimard assez
volé & Antoine | déconcertant. Je ne me risque pas

Fenoglio a le décrire ; lis-le donc !

DE [Rien ne nous est|Christiane Interview de Christiane Singer
donné pour nous|Singer www.youtube.com/watch?v=KbIN
écraser MwREW5E&t=115s

EB (La traversée de|Maurice Bellet|Approche spirituelle de Ia
I’en-bas* souffrance

El |L’écologie O. Tempéreau |Pour parler de ['écologie au
intégrale a hauteur | (encore moi !) |monde chrétien, souvent un peu
d’homme réfractaire au concept

EH |Etty Hillesum KTO TV 30|Vidéo sur Etty Hillesum, qui a vécu

juin 2019 en camp de concentration
www.youtube.com/watch?v=evP7
e b YIM

FG |La fragilité et la|Olivier Turbat |Journal spirituel d'un prétre,

grdce cadre de la Communauté du
Chemin Neuf



https://christophebisson.substack.com/p/la-croix-apres-les-ruines
https://christophebisson.substack.com/p/la-croix-apres-les-ruines
http://www.youtube.com/watch?v=KblNMwREw5E&t=115s
http://www.youtube.com/watch?v=KblNMwREw5E&t=115s
https://www.youtube.com/watch?v=evP7e_b_Y7M
https://www.youtube.com/watch?v=evP7e_b_Y7M

chrétien 1*

FO |Revue FOI n°79 Chemin Neuf |Théme du numéro : « Pauvreté et
vulnérabilité » - https://revue-
foi.chemin-neuf.org/

FR |La fragilité, faibles-| Multiples Recueil de conférences sur le

se ou richesse ?* | auteurs theme de la fragilité

FV |Plus  forts  car|Marie-Jo Thiel | Présentation vidéo de son livre -

vulnérables www.youtube.com/watch?v=NdR
SfnYarEw&t=897s

IS | Vulnérabilité et|G. Danroc, M.- | Réflexions universitaires et

innovation sociale* | C. Monnoyer |spirituelles sur la vulnérabilité

ML |Y’aurait pas un|O. Tempéreau|Pour parler de la foi au monde

malentendu a|(toujours...) militant écolo, souvent athée
dissiper

PO |Voyage apostoli-|Benoit XVI Texte lu lors d’une bénédiction

que au Portugal des malades

PH |Le Prophéte* Khalil Gibran |Plein de belles pensées spirituelles

RC |Radicalement Stuart Murray | Présentation du courant

(anabaptiste)

anabaptisme

SR |Vivre comme un|Shane Radicalité évangélique et
simple radical* Claiborne militantisme. L'auteur a vécu
aupres d’'un camp de Iépreux, aux
cOtés de mere Térésa
Tl |L'espérance, ou la|Corine JI'ai pas lu... merci Eve-Marie
traversée de|Pelluchon pour tes notes !
l'impossible
TH |Exhortation apos-|Pape Frangois |Je cite {TH}, mais ce sont en
tolique sur sainte réalité presque toujours des
Thérese de Lisieux citations de Thérese. Se référer a
{TH} pour en trouver la source
VE |La vulnérabilité -|Cercle Des chercheurs qui creusent la
une énergie a|Vulnérabilités |question de la vulnérabilité. Angle
convertir* et société sociétal et économique
VL | Vivre et lutter dans|O. Tempéreau | Réflexion a destination du monde
le chaos du monde |(... !) militant écolo chrétien
Les textes dont je suis l'auteur sont accessibles a I'adresse
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier.
* livres dont une synthése se trouve a I'adresse

https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes.



https://revue-foi.chemin-neuf.org/
https://revue-foi.chemin-neuf.org/
http://www.youtube.com/watch?v=NdRSfnYqrEw&t=897s
http://www.youtube.com/watch?v=NdRSfnYqrEw&t=897s
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes

[ - Appris en chemin...

A. Introduction
La double page suivante présente une carte symbolique de la traversée d’une
épreuve. Commengons par quelques mots pour situer sur cette carte le
chapitre qui s’ouvre. Notre héros (c’est-a-dire moi-méme) :

e 3 dl abdiquer devant des événements douloureux, non sans avoir lutté

longtemps ;

e est, de ce fait, tombé de son illusion de toute puissance ;

e s’est abandonné, se laissant dériver, a demi-conscient ;

e s’est échoué un peu plus loin, a peu a peu repris ses esprits...
Nous le retrouvons, a l'orée de ce chapitre, alors qu’il se redresse et
commence une longue marche, au cours de laquelle il passera en revue les
nombreux apprentissages de son aventure.

Je n’étais pas du bois dont on fait de bons malades : stoiques, résilients,
pragmatiques, optimistes. Du coup, j'ai beaucoup appris! Ce sont ces
apprentissages que je vous livre dans ce chapitre.

Il est possible qu’a travers ces lignes, je renvoie I'image d’un sage apaisé
(limite arrogant? Jespére pas!). C'est seulement que jai
voulu transmettre des messages clairs et aboutis plutot que
des hésitations incertaines. Mais dans la réalité,
I'apprentissage est sans cesse a reprendre, et je reviens
convoquer mes écrits a chaque fois qu’une brise de
contrariété me fait chanceler. Parfois I'impression de
tourner en rond... Mais, on progresse peu a peu, nhon?
Alors, une sorte de spirale ? J'ajouterais I'image d’un feu
représentant nos combats  intérieurs. Passant
périodiguement a la verticale du brasier, peut-étre
pouvons-nous espérer — voire constater — que les flammes

nous brilent un peu moins ?

Dans ce chapitre, la foi chrétienne est trés présente. C’'est que... elle fait partie
de I'aventure ! Il me semble que I'ensemble reste lisible par un non croyant.
Dans le deuxiéme chapitre, la foi se fait plus discréte...



Lo dowce fooix ole Dere

/fwu»uée, 4 Qa(‘wu\fic

e S f >® Lo s pitunge
\

£ SN
@ Jo toun o inyulrinalifite 6)) ng_ Jone
Live ke €' Wunton de cle Imbu&md

Il)uf'e, /fvuiSS.Mu, UnL ha«QL



A FLANC DE CoLLNEJ

B Le cRaos et o aisurzeckion

E.ﬂun.wxx ,fm/Lg_,,l.)xe comu{'vt o { afrum(or\. de »oC
four LRI Ot ,{Lem nkine oo poc

s mOachen...
ek rhét’a-%u\ Pes ex.fwmnao

-
o -

% debottre, voulon paitrtsen ...

A c.ﬂ\& Aea 'z.e’qf’&xe,o ol nowlnenabte
o une Albwakion cle vubnerc belte,
on :fwwf domg O nassseaw |
Deniode Aqut«,eAM... se laissen o.llen.



B. Le paradoxe fondamental

1. Le paradoxe de I'Evangile

Il faut commencer par parler du paradoxe, car c’est bien de cela que procéde
tout ce qui suit. Christiane Singer déplore: « C'est le nerf du réel, le
paradoxe ! C'est ce que nous avons le plus de mal a ressentir dans notre
imaginaire collectif. Dans cette société technique, industrialisée, nous n’avons
pas d’antenne pour percevoir le paradoxal de I'existence... Cette dimension,
on n’y comprend plus rien ». Essayons quand méme ! Pour se mettre dans
I'ambiance, quelques phrases tirées de la Bible, qui relévent toutes, a leur
maniere, d’un esprit de paradoxe :

e Mt 11,25 : « Jésus prit la parole et dit: "Pere, Seigneur du ciel et de la
terre, je proclame ta louange : ce que tu as caché aux sages et aux savants,
tu I'as révélé aux tout-petits" » ;

e 1 Co 1,18-25: « Le langage de la croix est folie pour ceux qui vont a leur
perte, mais pour ceux qui vont vers leur salut, il est puissance de Dieu.
L’Ecriture dit en effet: Je ménerai a sa perte la sagesse des sages, et
I'intelligence des intelligents, je la rejetterai. [...] Le monde, avec toute sa
sagesse, n’a pas su reconnaitre Dieu » ;

e 1 Co 1,27-28: « Ce qu’il y a de fou dans le monde, voila ce que Dieu a
choisi, pour couvrir de confusion les sages ; ce qu’il y a de faible dans le
monde, voila ce que Dieu a choisi, pour couvrir de confusion ce qui est
fort; ce qui est d’origine modeste, méprisé dans le monde, ce qui n’est
pas, voila ce que Dieu a choisi, pour réduire a rien ce qui est » ;

e Mt 5,44 : « Aimez vos ennemis, et priez pour ceux qui vous persécutent » ;

e Ph 2,7-9: « Le Christ s’est anéanti jusqu’a la mort sur la croix, c’est
pourquoi Dieu I'a exalté » ;

e Mt 5,4 : « Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés » ;

Bref, comme il est écrit dans {SR}, « Dans ce royaume, tout était a I'envers :
les derniers sont les premiers, les pauvres sont bénis ». Des Béatitudes a
Nicodéme, de Noél (une étable pour le fils de Dieu) a Paques (une croix pour
le fils de Dieu), I'Evangile est essentiellement un énorme paradoxe qui
« secoue » la raison du monde !

Et d’emblée, on entrevoit une résonnance entre le paradoxe de |'Evangile et
ce que révele I'expérience de la vulnérabilité. Poursuivons I'exploration...

2. La félure et la lumiere
Dans toute cette matiére paradoxale, focalisons-nous sur ce qui entreméle les
ténebres et la lumiére, la lutte et la grace, la vulnérabilité et la fécondité...


https://www.aelf.org/bible/Mt/5

De partout et de tous temps, l'idée que la traversée d’une épreuve est
féconde semble faire consensus :

e Léon Bloy: « 'homme a des endroits de son pauvre coeur qui n’existent
pas encore et ol la douleur entre afin qu’ils soient » ;

e Confucius: « On a deux vies. La deuxieme commence quand on réalise
gu'onn'enaqu'une »;

o {DE}: « C'est souvent un mal étre qui va faire obliquer notre chemin, vers
une direction qui répondra davantage a notre appel.Je plains les
personnes qui n’ont ni maladie, ni crise, ni difficulté parce gu’elles flottent
a la surface des choses. [...] Cela est irrecevable par quelqu’un qui est dans
I'intensité de la confrontation avec la souffrance. Mais par la suite, quand
on cesse d’étre totalement identifié a la souffrance, cette autre dimension
s’introduit » ;

o Simone Weil : « La vie les vend chers, les progrés qu’elle fait faire ! » ;

e Henry David Thoreau : « Il faut étre perdu, il faut avoir perdu le monde,
pour se trouver soi-méme » ;

e Pape Frangois (03-12-2022, Journée internationale des personnes
handicapées): « Sans vulnérabilité, sans limites, sans obstacles a
surmonter, il n’y aurait pas de véritable humanité » ;

e {PH}: « Comme le noyau du fruit doit se briser pour offrir son coeur au
soleil, ainsi devez-vous connaftre la douleur » ;

e {PH}: « Plus la tristesse creusera profond dans votre étre, plus vous
pourrez contenir de joie » ;

e Léonard Cohen : « Il y a une fissure dans toute chose c'est ainsi qu'entre la
lumiere » ;

o Elisabeth de Ila Trinité (citée dans {FG}): «Si tu savais combien la
souffrance est nécessaire pour faire I'ceuvre de Dieu dans I'ame » ;

o {FG}: « La souffrance humaine constitue presque le huitieme sacrement :
elle bouleverse les consciences davantage que le meilleur sermon » ;

e Mauriac (cité dans {FG}): « Le choix ne nous est pas laissé de la croix
particuliére qui nous est destinée [...]. Elle émerge peu a peu de la brume
des passions. La voici tout a coup telle que nous n’osions la nommer. Il
nous reste de nous y étendre avec amour » ;

e {PO}: « Les sources de la puissance divine jaillissent précisément au milieu
de la faiblesse humaine » ;

e Boris Cyrulnik : « Quiconque a c6toyé la mort est condamné a la poésie » ;

e Goethe (Selige Sehnsucht — (Bienheureuse nostalgie))

« Et tant que tu n’as pas cela, ces simples mots : « meurs et deviens »,
Tu n’es qu’un hote sans éclat sur cette terre de chagrin ».



e La nuit d'octobre (Alfred de Musset)

Le coup dont tu te plains t'a préservé peut-étre,
Enfant ; car c'est par la que ton coeur s'est ouvert.
L'homme est un apprenti, la douleur est son maitre,
Et nul ne se connait tant qu'il n'a pas souffert.

C'est une dure loi, mais une loi supréme,

Vieille comme le monde et la fatalité,

Qu'il nous faut du malheur recevoir le baptéme,

Et qu'a ce triste prix tout doit étre acheté.

Les moissons pour m(rir ont besoin de rosée ;

Pour vivre et pour sentir I'homme a besoin des pleurs ;
La joie a pour symbole une plante brisée,

Humide encor de pluie et couverte de fleurs.

Restent trois petites choses a dire sur =
le rapport entre la félure et la [**" r_/@ )]
Iumlere': ) A @ @ pv/ @
e ce n’est pas la félure en elle-méme |
qui importe. Il ne s’agit pas

o de virer doloriste/ masochiste :
valoriser ce que permet la
souffrance (@ : accéder a
I'Essentiel) ne revient pas a
valoriser la souffrance ; .

ode vénérer I'échec’, mais bien J
d’aller vers I'articulation
« humilité-force » de I’Evangile
(on en reparle plus loin?).

e Peut-on faire sans félure ?

ola souffrance n’est pas un
passage obligé pour faire de telles découvertes @

o Cela pourrait d’ailleurs étre une interprétation du « Heureux celui qui
croit sans avoir vu» du Christ (Jn 20,29): heureux celui qui saura
percevoir toute la profondeur de son humanité sans avoir connu la
souffrance.

e Parfois, la félure est stérile... @ Emile Marolleau?, au sujet de la traversée |
de la félure : « Certains "traversent le mur", mais d’autres restent derriere

A : lumiére connue du monde

B : ténébres (souvent) a
traverser

C : lumiére de I'Essentiel

Lef. chapitre « Il — E.5.a - Se glorifier en tant que vulnérables ??? Nan ! »
2 cf. chapitre « Il = D.3.b - La position forte : 100 % vulnérable »
10



le mur. Pourquoi eux restent dans I'angoisse, dans quelque chose de lourd
a porter, je ne sais pas ». Mystérieusement, oui, pour certains, la félure
initiale ne se solde par rien: voire par l'irruption d’autres félures qui
ameénent toujours plus loin dans la souffrance... Mysteére... Priéere...

3. Peine et joie sont consubstantielles

Il'y a un tel lien entre félure et lumiére que de nombreux chercheurs de vérité
en sont venus a les voir comme les deux rives d’'un méme fleuve. Quelques
précieuses pensées a ce sujet :

o {DE}: « Les deux visages du Janus de toute chose : I'obscurité/la lumiére, la
maladie/la santé, les larmes/le rire... Quand tous ces opposés apparaissent
comme les deux visages d’une méme unité. C’'est |'éveil ! Tout est le visage
voilé d’'une unité intangible ; l1a, nous sommes tout prés du réel, ol tout ce
qui est séparé est dans cette unité premiére de la création » ;

e Etty Hillesum : « La vie et la mort, la souffrance et la joie, les ampoules des
pieds meurtris, le jasmin derriere la maison, les persécutions, les atrocités
sans nombre, tout, tout est en moi et forme un ensemble puissant, je
I'accepte comme une totalité indivisible » ;

o {IS} : « La double valence d’une vulnérabilité négative et positive renvoie a
tous les grands symboles de I’humanité, comme I'eau qui fait vivre et qui
noie, ou le feu qui réchauffe et qui brale » ;

e La nuit d'octobre (Alfred de Musset) (la suite ! (5))

Lorsqu’au déclin du jour, assis sur la bruyeére,
Avec un vieil ami tu bois en liberté,

Dis-moi, d’aussi bon cceur leverais-tu ton verre,
Si tu n’avais senti le prix de la gaité ?

Aimerais-tu les fleurs, les prés et la verdure,

Les sonnets de Pétrarque et le chant des oiseaux,
Michel-Ange et les arts, Shakespeare et la nature,
Si tu n’y retrouvais quelques anciens sanglots ?
Comprendrais-tu des cieux l'ineffable harmonie,
Le silence des nuits, le murmure des flots,

Si quelque part la-bas la fievre et I'insomnie

Ne t’avaient fait songer a I’éternel repos ?

Le paradoxe, c’est la matrice des apprentissages qui suivent. Maintenant qu’il
est posé au centre, voyons les apprentissages proprement dits. lls sont au
nombre de cing. Le premier ? « Les graces de la limite »...

® ¢f. documentaire Sur un fil de soie (Printemps des fragilités 2021, a Nantes)
11



C. Lesgraces de lalimite

1. La grande porte et la porte étroite
Mt 7,13-14: « Elle est grande, la porte, il est large, le
chemin qui conduit a la perdition ; et ils sont nombreux,
ceux qui s’y engagent. Mais elle est étroite, la porte, il
est resserré, le chemin qui conduit a la vie; et ils sont
peu nombreux, ceux qui le trouvent ».
Et si, justement, la félure était I'ingrédient souvent nécessaire pour parcourir
I'inconfortable chemin vers la porte étroite dont parle I'Evangile ?
e le large chemin qui méne a la grande porte est confortable, si bien qu’il est
difficile d’opter pour le chemin resserré avec la seule force de la volonté ;
e la félure, rendant inconfortable ou inaccessible le large chemin, lui fait
perdre son attrait. On est alors libre de regarder en face le paradoxe des
béatitudes, et de I'embrasser pleinement.

(‘-..

2. Quitter la grande au profit de I'étroite
Notre monde moderne occidental semble avoir transformé le chemin de la
grande porte en une autoroute ! Sans nécessairement en avoir conscience
(Péguy disait: « Nous sommes tous des modernes »), tout nous porte a
I’'emprunter :
e son confort lisse, sa sécurité optimale, I'ivresse de la vitesse, I'occasion
gu’elle nous offre de nous sentir puissants ;
o |'envie de se mesurer aux autres, dans une course égotique effrénée.
Tous ne gagnent pas la course, mais, magnanime, I'autoroute laisse une place
a chacun:
e les forts, qui jouissent du prestige de la file de gauche,
e les moins forts,
o cantonnés a la file de droite un peu trop encombrée,
o mais obnubilés par le réve d’accéder un jour a la file de gauche.

Lorsque I'accident survient, mettant ma voiture hors service, je ne PEUX PLUS
rester dans la course. Depuis la bande d’arrét d’urgence, le volant dans les
mains comme un Bourvil déconfit, j'accuse le coup...
Tout bascule quand mon regard envieux tourné vers I'impeccable asphalte se
change en regard curieux vers la campagne environnante.
C'est ca : fermant I'acces a I'autoroute, la félure :

o offre la grace de la limite, en posant une saine impossibilité,

e extrait du « monde », cantonnant a un quotidien autre,

e et... oriente vers la porte étroite.

12




I.  Décentré du monde, on golite au spirituel
E:st finalement un mécanisme tres logique, pragmatique, méme, sous son
apparence mystique :

e nous sommes composés d'un corps physique et d'un corps spirituel, qui
alimentent notre corps psychique ;

e en bonne santé, le corps physique donne satisfaction et nourrit en
contentement le corps psychique (il ne ressent pas de douleurs, il permet
de réaliser des ceuvres qui apportent satisfaction et reconnaissance) ;

e lorsque le corps physique dysfonctionne, c'est tout naturellement que
nous partons en quéte d'une autre nourriture, et souvent, c’est le corps
spirituel que nous sollicitons. ‘J

3. En étre réduit a I'Essentiel
Etre sorti de route est finalement une grace, car :
e C’'est du périssable, du futile, du temporel dont I'automobiliste accidenté
est détourné :
0Jc 5,2-3 : « Vos richesses sont pourries, vos vétements sont mangés des
mites, votre or et votre argent sont rouillés » ;
e c'est a I'Essentiel que le désormais piéton est contraint :
02 Co 4,16 : « méme si en nous 'homme extérieur va vers sa ruine,
I’'homme intérieur se renouvelle de jour en jour » ;
0Sg 7,1-16 : « jai prié, et le discernement m’a été donné. J'ai supplié, et
I'esprit de la Sagesse est venu en moi. [...] Plus que la santé et la
beauté, je I'ai aimée ; je I'ai choisie de préférence a la lumiere, parce
que sa clarté ne s’éteint pas » ;

La sortie de route révele ce qui échappait a la perception de I'automobiliste,
comme |I'exprime criment Pierre Lyonnet (Ecrits spirituels) : « Mon amour est
un ridicule semblant d’amour, et le plus ridicule, le plus humiliant, c’est qu’il y
a des moments ol j’en suis satisfait. Peu a peu, la maladie me fait descendre
au fond de ma misere. Ce que je croyais autrefois de la vertu n’était que de la
bonne santé, et ce contentement intérieur que je prenais pour la paix divine
n’était peut-étre que la satisfaction d’'un homme comblé. Je portais en moi un
égoisme inconscient. Ce terrible révélateur qu’est la maladie, en attaquant et
en usant, a fait en moi apparaitre un dessin si clair que je ne puis hélas m’y
tromper : j’ai devant moi mon égoisme, et tout le reste, tout ce que je croyais
étre ma charité, est parti au lavage ».

13



Dans {RC}, c’est sur le terrain de la pratique religieuse que Stuart Murray
creuse cette voie de la limite qui amene a I'Essentiel :
e « Larichesse et la sécurité peuvent empécher la croissance spirituelle » ;
o « |l est beaucoup plus facile de prier en prison qu'a I'extérieur » ;
e « La crainte de la torture et de |'exécution, la faim et la soif faisait naitre
une priére fervente et désespérée et un sentiment de proximité de Dieu » ;
e « Des pasteurs payés par |'Etat et vivant dans le confort peuvent-ils
véritablement discerner et précher la Parole de Dieu ? » ;
e « Des niveaux de vie plus bas et une sécurité réduite pourraient-ils
contribuer au moins autant a une vraie croissance spirituelle que d'écouter
des sermons et de participer a des célébrations ? ».

C’est édifiant comme Olivier Turbat, lorsqu’il était valide, noircissait des pages
et des pages de lamentations face a son incapacité a cesser de cultiver son
orgueil, sa maitrise, sa puissance, son culte de I'image. Sa volonté ne suffisait
pas a convertir son ame ({FG} : « Je suis radicalement incapable de vivre cette
étape de conversion »). Et puis, d’un coup, un AVC I'a « guéri » | Préface de
{FG}: « Le handicap devient I'occasion de réaliser encore plus radicalement
I'offrande a laquelle il aspire depuis le début de sa vie spirituelle : ne pas
résister, capituler, prononcer, avec I'aide de la grace, son "oui" a Dieu ».

Cette notion de limite qui libere est également abordée dans {IS}: « La
vulnérabilité n’est plus un vis-a-vis de la liberté, mais une propriété de celle-ci.
Elle ne s’oppose donc plus a elle comme la passivité a I'activité, mais elle la
qualifie du dedans [...]. Plus positivement encore, on pourrait dire qu’elle est
la vraie liberté, car elle coupe de la dangereuse valorisation de I'ego. Celui qui
ne peut que prier est absolument libre ».

Un petit frere de la Communauté de I’Agneau parle sobrement de déception :
« Je crois que souvent, ce qui nous pousse dans cette immersion d’amour
qgu’est Dieu, c’est la déception. La déception par rapport a la joie de ce
monde, la déception des choses dans lesquelles on avait mis notre coeur.
Grace a cette déception, on passe ailleurs et on est poussé dans la réalité de
cet Amour qui est tout autre. Cette déception peut venir par nos miseres,
souvent par nos péchés, ou par d’autres évenements. Saint Frangois, aprés
une maladie, lui qui était quelqu’un de tres joyeux et qui aimait beaucoup la
nature, est sorti dehors, plein de joie de revoir les couleurs, la nature, la
lumiere et il a senti un vide car il ne recevait plus la vie qu’il espérait recevoir.
Il s’est alors dit: "6 créatures ! Etant donné que vous ne pouvez pas me
donner ce que seul le Créateur peut me donner, je me tourne a présent vers

14



le Créateur". Je pense que chacun de nous connait ce lieu de déception. Cela
peut étre a différents niveaux et souvent quand on pense que tout est fini,
c’est a ce moment-la que tout commence ».

Dans Mounier et sa génération (Paulette Mounier-Leclerc), les paroles du
philosophe Emmanuel Mounier évoquent la communion a la souffrance :

e « Je suis heureux d’étre d’'une famille modeste. Je suis heureux d’avoir eu
une carriere oscillante. [...] Je remercie d’avoir souffert quand il était
temps. [...] Il y a encore que la souffrance pour vous réconcilier avec les
choses et avec la vie elle-méme ».

e « Je ne rayerais rien maintenant que je sais tout ce qu’on retire de
communier a la souffrance ».

Et pour compléter cet inventaire, Marie-Jo Thiel décrit cette limite-qui améne-
a-soi dans le développement de I'enfant — {FV}: « Selon Winnicott, quand on
vient au monde on est dans un sentiment d'omnipotence. La maman répond
au doigt et a I'ceil a son petit bébé. [...] Donc cet enfant pense qu'il peut tout.
Et puis la maman s’éloigne peu a peu. Au bout d'un moment I'enfant
comprend qu’il faut renoncer a cette omnipotence. Il est frustré, barré dans
son désir et finalement, ce renoncement a étre « tout » lui permet d'étre lui-
méme de se tourner vers |'extérieur. Il devient un étre humain singulier en
relation et donc vulnérable ».

Dans {CR}, Marie-Laure Choplin résume tout cela a merveille :
e « L'essentiel s'érige dans la déconstruction : nos champs de ruines sont a
Dieu un palais ».
e « La colere, le désespoir, I'amertume, le chagrin, la peur, la fatigue, le
découragement... Tout cela est un bon départ ».
e « C'est parfois I'épuisement qui nous fait déposer d'un coup le fardeau de
nos refus ».

15



II.  La porte de l'infini en soi
Jn 3,3-5: « A moins de naitre d’en haut, nul ne peut voir le Royaume de

Dieu [...] a moins de naitre d’eau et d’Esprit, nul ne peut entrer dans le
Royaume de Dieu. ».
A cette invitation,

e qui prend toute une vie (et encore...) ;

e oubliée par le monde et que j'oublierais aussi si j’étais valide ;

¢ |la maladie m’atele chaque matin ; non parce qu’elle la rend directement

attrayante, mais parce qu’elle prive des circuits de récompense du monde.

Déchirement, d’abord, puis, tout doucement, I'ame se rappelle qu’elle est
faite pour I'eau et I'esprit et qu’elle se sent bien a son contact. Elle apprend
a connaitre |'essence de I'Essentiel ! J
Oui, c’est ¢a : la vulnérabilité ouvre la porte vers l'infini en moi.

4. La joie ressentie

Ce qui est merveilleux, c’est ce qui se dévoile au cceur de celui qui godte a la
nourriture spirituelle de la petite porte. Ce qu’on pensait étre une nourriture
de substitution, se révéele, avec le temps, une savoureuse vérité. Ca résonne
avec notre é&tre profond, et ca le dilate® !

On dirait bien que différents aspects de la félure (pauvreté financiere,
problémes de santé, etc.) ouvrent a différents aspects de I'Essentiel, suivant
un certain nombre de grands principes :
e la confiscation de faux-bonheurs en dévoile de plus vrais®,
e le délitement des points d’appui terrestres oriente vers un socle
indéfectible®,
e le déchirement du moi égotique dévoile la personne et ouvre a la relation’,
e le renoncement a un niveau d’exigence élevé rend reconnaissant pour
chaque cadeau recu?®,
e le peu inspire I'intense’,
e etc.

* ¢f. encart « XVI - Vivre une grace que le monde ne connait pas »
> cf. « C.3 - En étre réduit a 'Essentiel », dans ce chapitre
®¢f. « D.2.a - Roc pour fonder sa vie », dans ce chapitre
7 ¢f. « E - La substance de mon &tre », dans ce chapitre
Scf. «F.2- Changer de référentiel : tout compte en positif », dans ce chapitre
% ¢f. « G.4 - Sobriété et conscience », dans ce chapitre
16




5. Fuir le monde ?

Il n'est pas inutile de rappeler que ce n’est pas la souffrance qui est
recherchée ({FG}: « Ce n’est pas la souffrance qui m’attire: c’est cette
intimité avec Jésus, cette douceur de sa présence que je ne trouve nulle part
ailleurs que dans la souffrance acceptée et vécue avec lui »).

Cependant, si cette douceur ne se trouve nulle part ailleurs, ne risque-t-on
pas d’en arriver a un recroquevillement dans le monde spirituel ou tout est
grace ?

Bon, il ne faut pas se leurrer non plus : « tout est grace », c’est vite dit ! Tout
n’est pas si grace que ¢a. Les luttes sont fréquentes et intenses... Le monde
spirituel non plus n’est pas de tout repos !

Et puis, je suis aussi un corps, et puisque ce corps est la spécificité de mon
passage sur Terre, il est bon que je lui accorde sa place. Alors, je garde, coté
corps, la conscience des choses terrestres : I'inconfort, souvent, et le bien-
étre, parfois ; le froid, le doux et le trop chaud, la mélodie et le vacarme...

17



D. Un nouveau point fixe

1. Vulnérable : la foi est nécessaire !

Quelle joie, quand méme, de connaitre Dieu ! Pour toutes les raisons listées
ici, pour toutes les autres de ce livre, pour celles que je n’évoque pas et pour
les innombrables que je ne connais pas... Depuis ma vulnérabilité, vraiment, je
ne sais pas bien comment je ferais si je ne Le connaissais pas...

Je devine ce que peut penser un athée en lisant la phrase qui précede : voyant
Dieu si vital a la personne vulnérable, il en vient a se dire que Dieu est la
béquille des faibles, un ersatz qui supplée I'intérieur défaillant. Mais c’est tout
I'inverse ! Dieu est nos os, et ce sont les appuis du monde (les appuis
technologiques, le divertissement, etc.) qui sont les béquilles, les artefacts, les
artifices.

Vital, oui, mais attention, qu’on me comprenne bien : on en a vu vriller parce
gu’ils ont confondu nécessaire et suffisant ! Dieu n’est qu’un des sommets du
tétraedre « moi, les autres, la nature et Dieu », et chaque sommet mérite son
attention...

Derniere remarque: je parle ici de Dieu tel que je le connais, selon
I'inspiration chrétienne. Je n’ai pas l'intention de limiter le divin a I'expérience
que j'en ai et je reconnais bien volontiers que d’autres religions, spiritualités
et sagesses ménent a d’autres précieuses facettes du mystere divin.

Mais décrivons sans attendre ce fameux point fixe. On déclinera les
conséquences de la conscience de ce point fixe dans quatre domaines : |'étre,
I'action, la fécondité et I'avenir.

2. L’étre: la divine libération de I'abandon

a) Roc pour fonder sa vie

On peut avoir envie de se constituer une base solide, qui nous serve de
rempart dans les tempétes : une bonne santé, une situation professionnelle
stable, des liens familiaux et amicaux forts, etc. C'est trés bien, mais
n’oublions pas que rien n’est acquis. Rien n'est sous notre entier controle.
Rien n'est établi pour toujours. Tout est fragile et précaire.

Jc 4,13-15: « Vous autres, maintenant, vous dites : "Aujourd’hui ou demain
nous irons dans telle ou telle ville, nous y passerons I'année, nous ferons du
commerce et nous gagnerons de |'argent”, alors que vous ne savez méme pas
ce que sera votre vie demain ! Vous n’étes qu’un peu de brume, qui parait un
instant puis disparait. Vous devriez dire au contraire : "Si le Seigneur le veut
bien, nous serons en vie et nous ferons ceci ou cela". »

18



Il n’y a qu’un seul roc qui soit infaillible : Dieu. Toutes les choses de ma vie
peuvent bien passer (et elles passeront); le monde peut bien passer (et il
passera), il restera Dieu. De 13, il n’y a plus besoin de s’évertuer a conserver
toutes ces choses terrestre, et la peur de les perdre peut s’éclipser. « Que rien
ne te trouble, que rien ne t'effraie [...] : Dieu seul suffit », nous conseille sainte
Thérese d’Avila.

%&tw on fown Ders Quidic Kobite en e,
Los ks s &3”"’ b aont-tlh ancument 7
Holrtont olas msom | mois oléckedgmeny oe «9@,
Zes logds, & ohouillels sont firécaires cun-oleslons

ROCNER ‘\
pE DIEU

b) Cours conjoncturel et cours supérieur

Non pas que Dieu garantisse d’avoir tout le reste™ : plutot que Dieu relativise
tout le reste ! Cécilia Dutter, parlant d’Etty Hillsum, exprime trés bien cela —
{EH} : « Elle a conscience que le cours conjoncturel, c’est une chose, mais qu'il
y a un cours supérieur des choses, qu’elle appelle Dieu. Elle se place au-dessus
de la conjoncture épouvantable qu’on lui fait vivre et elle sent que, dans ce
non sens, il existe un sens supérieur ».

Pendant ma dépression, alors que j'avais le sentiment d’avoir des choses a
exprimer, j'étais incapable de penser ni d’écrire. Jétais incapable d’aller
devant des éleves pour leur parler d’écologie intégrale, alors que j'avais
ressenti un appel a le faire. Ma plus grande peur était de ne jamais pouvoir
mettre en ceuvre ce que je percevais comme ma vocation. Je conditionnais la
réussite de ma vie a ma capacité a faire. Et puis, j'ai pris conscience du cours
supérieur. J'ai compris qu’il primait sur le cours conjoncturel de ma vie. Et
alors, j’ai pu m’abandonner, me déposséder de mon ceuvre (comme dans
Sagesse d’un pauvre (Eloi Leclerc), saint Francois brile son travail : « L'homme
n’est grand que lorsqu’il s’éléve au-dessus de son ceuvre pour ne plus voir que
Dieu » ou Abraham s’apprétant a sacrifier son fils). Alors, ayant désamorcé ma
plus grande peur, j’étais devenu libre ! Je savais que ce qui se présentait a moi
quand mes certitudes humaines se dérobaient sous mes pieds n’étaient pas
une chute dans le néant, mais la substance méme de Dieu.

Le «cours conjoncturel » de ma vie n’est pas devenu miraculeusement
féérique : c’est toujours chaotique, éprouvant et frustrant... Et parfois, mes
yeux ne savent voir que cela. Mais... quand le « cours supérieur » se rappelle a
mon cceur, c’est doux !

% ¢f. « F.6 - Quand la priere de demande dérape », dans ce chapitre

19



Voila peut étre le « joug facile a porter » que propose Jésus ? Mt 11,28-30:
« Venez a moi, vous tous qui peinez sous le poids du fardeau, et moi, je vous
procurerai le repos. [...]. Oui, mon joug est facile a porter, et mon fardeau,
léger ». Le joug du Christ serait le joug humain délesté des contingences
terrestres ?

Pour Etty Hillsum, le détachement va jusqu’a intégrer I'idée de la mort. Elle
témoigne de I'élargissement de la vie qu’elle regoit alors : « L'éventualité de la
mort est intégrée a ma vie; regarder la mort en face et |'accepter comme
partie intégrante de la vie, c'est élargir cette vie. A l'inverse, sacrifier deés
maintenant a la mort un morceau de cette vie, par peur de la mort et refus de
I'accepter, c'est le meilleur moyen de ne garder qu'un pauvre petit bout de vie
mutilée, méritant a peine le nom de vie. Cela semble un paradoxe: en
excluant la mort de sa vie, on se prive d'une vie compleéte, et en l'accueillant
on élargit et on enrichit sa vie ».

Tout cela améne a une certaine équanimité en tout : se savoir aimé de Dieu,
voila qui suffit! On retrouve ce méme consentement détaché chez sainte
Thérése — {TH}: « Ah ! Si toutes les ames faibles et imparfaites sentaient ce
gue sent la plus petite de toutes les ames, 'ame de votre petite Thérése, pas
une seule ne désespérerait d’arriver au sommet de la montagne de I'amour,
puisque Jésus ne demande pas de grandes actions, mais seulement I’'abandon
et la reconnaissance ».

La langue anglaise propose un néologisme intéressant pour décrire cette
équanimité: la ol «hopeful» et «hopeless» nous font voyager
perpétuellement entre I'optimisme et le désespoir, « hopefree » évoque le
détachement et I'équanimité vis-a-vis de toute affaire terrestre.

r IIl.  Libération : rien n’est grave !

Quand je me connecte a plus grand que moi, que je détourne mon regard
de mes soucis pour le regarder Lui, il me vient que rien sur terre n'est grave.
Et ¢ca n’est pas quelque chose de théorique: la joie vient effectivement
colorer joyeusement des soucis trés concrets de ma vie.

C'est ¢a : ancré non plus sur le monde, ses succes et ses échecs, mais sur la vie
en Dieu, plus rien n'est grave. Et alors, on peut étre libre. Ha! Cette
libération !

Et la libération se répand : a mesure que je viens dilater la parcelle de moi-
méme qui est d’essence divine, je réclame les appuis terrestres avec moins
d’agitation... ‘J

20



r IV.  Nager dans les flots de Dieu

ROCQ?/\, de fo plachure rociole
P Occ.u«{LoutL'Ov» eles J'ou/L_'s

- 18 oKe_u, Po ole 1€ ohnSSan Ce

%u.o &, e ke e
lo sluation socicle n'eat 5@4
(ore

Gorx qua Kombent pais 4'0bsfinent:
L S cenlating ’],Qﬂlc)hf'w dang Ce morde

-

Camamm " T o= dautres ecRouent of Aen foncent

,_;:"@_,::3?::_4"---‘ f]\_ COV\SGR,['QW{‘ a F)G.Bﬁko'ﬁh-)
\ 4

i 4 - on hage danra

‘l’/‘: - EG— jjﬁ-u:x de ODL‘%

Fons Oren, sersation e chute w finie clama Ce ne'ant
ol-e'.ﬁwnbu, venliye, 2nggosse. ..

{CR}: « Déplions nos mains et laissons se défaire la corde qui nous suspend
hors de la vie. Laissons-nous déposer au sol de la vie telle qu’elle est. Ce n’est
pas dans le vide que nous allons tomber. Ce n’est pas dans la boue de la
résignation. C’'est dans l'infinie terre aimante de Dieu ».

David (un ami inspiré !@) : « La non-puissance est un abandon. C’est le doux
abandon de nos attachements aux branches de nos vies, a nos volontés de
fruits. La non-puissance c'est un pétale de cerisier qui, tombant dans le vide
de sens, est emporté par une danse improvisée dont on ignore tout. On ne
sait plus et qu'importe, on danse. On ne sait plus et tant mieux, on se laisse
danser, ensemble. On dépose notre prétention a vouloir vivre, enfin | (u
se laisse vivre ».

21



c) Laportée mystique de I'instant de la libération

Le cours supérieur, éternel, qui libéra Etty Hillsum de I'enfer qu’elle vivait, il
est consubstantiel a la « petite flamme qui ne peut s'éteindre » dont parle
Maurice Bellet. Il présente la libération qu’elle apporte, comme le fait décisif
de I'expérience humaine :

o {EB}: « C'est en bas que se fait le décisif. Prodigieuse découverte. Car c'est
dans le lieu de ténébre impénétrable que commence la primitive lumiére.
En deca de tout, en amont de, l'imperceptible grace qui fait que la
destruction n'a pas triomphé » ;

o {EB}: « Lorsque I'humain de I'humain émerge de la grande mort,
prodigieuse naissance. C'est un genre d'hommes littéralement revenus de
la mort ; ils y ont go(té ; elle les a transpercés ; quelque chose est advenu,
qui est impérissable » ;

e {EB}: Jusqu'a toucher ce point ou, désormais, rien ne pourra plus défaire
I'espérance. Rien n'aura plus le pouvoir de défaire I'homme, qui est né au
milieu des terreurs de |'en-bas ».

Ce que Bellet appelle I’ « en-bas » recouvre toutes les formes de souffrance
que I'étre humain peut endurer. Notamment, les angoisses existentielles, les
blessures psychologiques, les addictions diverses, les haines ressenties, les
solitudes pesantes, etc. Pour Bellet, il ne s’agit pas de sortir de I’ « en-bas »,
car I'en-bas est notre condition, mais d’y demeurer autrement — {EB}: « Ce
que pourrait étre une vie humaine délivrée, toute entiére de lumiere et
d'amour, capable de bien plus fort que d'éliminer I'en-bas : de le traverser, le
transmuer, en sorte que méme I'horrible de notre condition devienne Verbe
d'un passage prodigieux ».

Ce demeurer autrement, Jésus lui-méme nous en montre I'exemple — {EB} :
« [Jésus], que tout désigne comme le juste, le sage, le prophéte et méme le
roi, il descend dans l'en-bas, jusqu'au monstrueux avilissement, bafoué,
couvert de crachat, couronné d'épines, crucifié entre deux bandits. Il devient
I'un d'eux. Et pourtant quelque chose en lui est demeuré intact, inentamé,
invulnérable ».

22




d) Latraversée
Emile Marolleau® compare I'instant de libération & une traversée :

e «On a peur dapprocher les limites de l'angoisse, de la mort, de
I'isolement parce que c'est dangereux. On préfere fuir. On est comme
devant un mur et on a l'impression qu'il vaut mieux contourner par la
droite ou par la gauche...

e Mais quand on est devant le mur souvent on n’a comme pas le choix : il
faut rester la. Et quand on reste |3, il arrive quelque chose de surprenant
[...] : c'est comme si on faisait une traversée.

e On arrive sur une autre rive, sur un ailleurs qui est une forme de liberté
intérieure : les relations deviennent libres, I'échange avec l'autre devient
gratuit, je ne suis plus en train de chercher a me battre pour mon
existence ».

Comme l'exprime {CR}, l'autre rive ne ressemble pas a ce qu’on imaginait...
Mais ¢ca n’est que mieux !

e « Nous cherchions derriére notre fragilité une terre ferme et nous voila
déprotégés de tout, infiniment vulnérables.

e Nous cherchions derriere notre impuissance la force de Dieu et voila nos
derniers pouvoirs défaits de toute seve.

e Nous cherchions un cellier pour nos nourritures spirituelles et nous voila
plus pauvres qu'on ne croyait possible, et dans cette lumiére toute
richesse propre nous parait factice et nous encombre.

e Notre manque est désormais le lieu de notre souffle.

e Notre impuissance est désormais le lieu de notre amour.

e Notre pauvreté est désormais le lieu de notre joie.

e Toute la peine du monde et toute la joie, ensemble, merci ».

Ce terme de traversée peut étre trompeur. A la lumiere de {BC}, on comprend
que le chemin ne s’arréte pas une fois I'autre rive atteinte. On dirait méme
que c’est la que le chemin commence :

e « J'étais vivant, et maintenant, je suis appelé a le devenir ».

o « "Léve-toi ! Marche ! Debout !" Toutes ces injonctions dont vibre notre
évangile ! "Mais je suis déja debout ! - non, mets-toi encore debout dans
ce que tu crois étre debout !" De commencement en commencement,
jusqu'au commencement qui n'a pas de fin ».

' ¢f. documentaire Sur un fil de soie
23



Cette traversée inspire une joie intense :

e {EB}: « Quand on sort de I'enfer, le plus humble des petits oiseaux, un brin
d'herbe, un caillou, c'est merveille, c'est beau a en pleurer. Go(ter et tater
toute la joie des sens ! Le foisonnement des seves et des sucs ! Vie, je
t'adore I »;

e |la longue tirade de Philippe Noiret dans le film « Uranus », de Claude Berri,
la décrit également tres bien :

« Le débarquement avait déja eu lieu, la guerre était presque finie, j’allais
revoir mon fils prisonnier en Allemagne. C’'était une belle nuit du mois
d’aodt, [...] j’étais couché dans mon lit [...] ; la premiére vague est arrivée...
Alors les murs vacillent, les carreaux tombent, la lumiére s’éteint ! Une
explosion plus proche, plus violente, arrache la maison, déchire les murs de
la chambre sous une pluie de pierres et de gravats ! Moi je... Je reste
recroquevillé, les deux mains agrippées aux bords du matelas, et puis, la
vague passe, s’éloigne... [...]

Depuis, tous les soirs, tous les soirs, a onze heures et quart, c’est 'heure a
laguelle le bombardement avait commencé, je suis saisi d’un affreux
vertige [...] : cette masse écrasante de noir, de négatif, de désespoir, de
désolation, d’abandon, comme un mauvais réve ! [..] A travers mon
sommeil, toute la nuit, jusqu’a mon réveil, jusqu’a la délivrance du matin.
Et quand je rouvre les yeux, je retrouve enfin la Terre, je reviens dans la
patrie des fleurs, des rivieres et des hommes. [...] Je suis comme le premier
homme au matin du monde, dans le premier jardin ! Mon cceur se gonfle
d’admiration, de joie, de reconnaissance ! Je pense aux foréts, aux bétes,
aux corolles, aux éléphants ! Aux bons éléphants ! Aux hommes. On ne
peut rien penser de plus beau, de plus doux que les hommes. Leurs
guerres, leurs camps de concentration, leurs ceuvres de justice, moi, je les
vois comme des espiégleries, des turbulences... »

A mi-chemin entre I'abandon de I'étre et celui de I’action, ajoutons une
derniere chose, qui fera office de transition vers le domaine suivant...
Quand le renoncement devient consentement, il est plus consistant que
I'accomplissement :
e dans l'accomplissement, j'ai besoin de pouvoir faire, et encore de réussir,
pour étre heureux ;
e dans le renoncement, je ne suis pas heureux car je ne peux pas faire ;
e dans le consentement a l'impuissance, ma joie n'est plus conditionnée a la
capacité a faire. Non pas qu’elle soit ailleurs : elle est partout ! Elle est de
la nature-méme de I'étre se sachant inconditionnellement aimé.

24




3. L’action : une autre perspective

a) L’efficacité selon le plan de Dieu

Avec la maladie, I'énergie est souvent basse. Le premier ressenti est la
frustration : « Puisque je n’ai plus d’énergie, je ne peux plus rien faire. Je ne
sers plus a rien, je ne recois plus de reconnaissance de mes proches ». Il est
difficile de « dépasser la sensation d'inutilité de la souffrance qui consume la
personne au plus profond d'elle-méme et la fait se regarder comme un poids
pour les autres » — {PO}.

Le monde est boulimique d’une efficacité aveugle. Je le suis également. Ce
sevrage forcé est une étape bénéfique pour moi (sauf si je me glorifie de vivre
mon sevrage de maniére efficace et performante, car alors, je ne suis plus en
sevrage 1), car elle m’invite a regarder I'efficacité autrement.

Ici, regarder la situation avec un ceil nouveau consiste a se défocaliser des
moyens pour s’intéresser a la fin. Quel est le sens de mon activité ?

e je me rends compte que lorsque j'avais de I'énergie a profusion, je n’étais
pas trop regardant sur l'utilisation que jen faisais. A tel point que
I’ « efficacité » finale de mes actions
était souvent bien faible, tirant vers le
futile @ ;

e A l'inverse, si je mets la question du
sens en premier, je peux orienter mes 1
maigres énergies (la fleche est plus courte) au service de ce sens, pour une
efficacité bien plus grande @

Jukilite

Admettons... Mais il faut quand méme bien avoir de I'énergie, non ?

« Efficacité » est un de ces mots que le monde économique s’est approprié et
a sali (c’est le cas d’autres mots : « valeur », « service », « fidélité », etc.), au
point que nous le jugeons parfois suspect et aliénant : la capacité a abattre du
travail. Pour cette efficacité-l3, il faut effectivement A ef{ilmu('e}

de I'énergie.

Or, ce n’est pas de cette « efficacité » dont je veux
parler ici, mais d’une « efficacité » au sens spirituel
du terme: la capacité a contribuer au projet de
Dieu. Cette efficacité-ci est pleinement bonne. é“"‘ﬁt”

25



Cette perspective chamboule la notion d’efficacité : contempler la nature
peut devenir « efficace », par exemple, si cela contribue a faire grandir mon
sentiment d’unité avec le reste de Ia I Aecaute

Création. «t “«
A tel point que nous en arrivons a un
renversement _de courbe : les activités qui
demandent le moins d’énergie sont
également celles qui contribuent le plus au

Priere
EcouTe Cor1PAsSioN

projet de Dieu. Merveilleux : limité par un . ,
. ) . . . . el&ﬂ&e
niveau d’énergie bas, je suis condamné au S~
plus « efficace » !
Dans Lc 5,12-16 («De grandes foules

GUERRE

accouraient pour I'entendre et se faire guérir

de leurs maladies. Mais lui se retirait dans les endroits déserts, et il priait »),
on voit que Jésus lui-méme a parfois préféré la priere a I'action (alors méme
que l'action en question — la prédication et la guérison des malades — était
particulierement louable !).

On peut aussi citer sainte Thérese qui, malgré sa grande faiblesse, et sans
force d’action, trouve sa vocation — {TH}: « Je ne m'étais reconnue dans
aucun des membres décrits par saint Paul. [...] La Charité me donna la clef de
ma vocation. [...] Je compris que I'Eglise avait un Coeur, et que ce Coeur était
bralant d'amour. [..] Alors dans I'excés de ma joie délirante, je me suis
écriée : O Jésus, mon Amour... ma vocation, enfin je I'ai trouvée, ma vocation,
c'est I'amour... ».

Il me reste juste a prier pour que, si mon énergie venait a remonter, je
conserve intacte ma volonté de donner du sens. Je serai aidé en cela:
lorsqu’on a découvert la joie de servir Dieu, I'efficacité selon les principes du
monde devient terne (... mouais... enfin, j'espére !).

Difficile ici de ne pas citer ici un passage de {CR}, qui exprime magnifiquement
cette tension : « Notre cceur si vite reprend son habit de pierre et remet son
vieux chapeau. Il ramasse affolé ses affaires égarées et semble d'un coup y
tenir plus que tout. [...] Nous voila de nouveau asphyxiant I'enfant Dieu du
dedans avec nos statues en or mort. Acculés a prouver notre dignité, a
chercher la fécondité au bout de notre puissance. Pourtant, le mensonge
prend corps moins longtemps cette fois. Quelque chose en nous sait
maintenant qu'aucun lieu n'est orphelin du Souffle. Quelque chose s'est
ouvert ».

26




V.  Allons, tout compte fait, c’est pas si mal

[e'petit ruisseau de ma vie, que je longe en marchant lentement, a un débit
dérisoire ; mais son eau est pure, car elle vient de la Source ; si bien que je
peux la boire. Ma progression est lente, le long de mon chemin a peine tracé,
mais il me semble que je m’éleve. Autrefois, a bord d’une voiture rapide, je
longeais des fleuves larges mais boueux, plus bas dans la vallée. Je n’avais pas
le temps d’y boire, et si j'y avais bu, j'aurais vomi. Je parcourais en une heure
une distance qui, désormais, est mon chemin d’une semaine, mais il me

semble que je m’élevais bien peu... ‘J

b) Lapauvre veuve de I'Evangile
L'image de la veuve de I'Evangile (Lc 21,1-4) peut atténuer bien des
frustrations :

e sur le plan terrestre, ses quelques piécettes ont di étre grandement

inefficaces ;

e pourtant, c’est son attitude qui est mise a ’honneur par Jésus.
Alors, quand je me lamente de me voir si inefficace, quand je dois renoncer a
aider, faute d’énergie, alors que je le désirerais tant, et qu’un passant fournit
presque sans y penser |'aide que je voulais apporter (et que du coup, c’est lui
qui en est remercié ! Grrr!), je pense au regard de Jésus sur cette veuve, qui
rappelle que Dieu mesure |'efficacité bien plus selon I'intention d’amour que
selon le résultat ({SR}: « On ne peut pas faire de grandes choses : juste de
petites choses avec un grand amour. Ce qui importe, c’est la dose d’amour
gue tu mets dans ces actions »).
Les petites intentions d’amour du quotidien sont comme des étoiles, que I'on
ne percoit pleinement que lorsque le soleil de la réussite social est couché. Et
la, c’est beau !
Dans Incipit ou le commencement, Maurice Bellet parle magnifiquement de
I'intention malgré les limites : « Si quelqu’un ne parvient pas a aimer, parce
qgu’il est noué dans sa détresse, seul, amer, affolé, reste du moins ceci : de
désirer d’aimer. Et si méme ce désir lui est inaccessible, [...] reste encore qu’il
peut désirer de désirer I'amour. Et il se peut que ce désir d’humilié, justement
parce qu’il a perdu toute prétention, touche le coeur du coeur de la divine
tendresse ».

27



4. La fécondité : la, on convoque le mystere !

a) Dieu passe par ma misere

Dans I'Evangile de la multiplication des pains, les ap6tres demandent a Jésus
de renvoyer la foule rassemblée pour qu’elle aille trouver de quoi se nourrir,
car l'endroit est désert. Et Jésus leur dit: « Donnez-leur vous-mémes a
manger » (Mt 14,16). Or les apdtres n'ont rien : seulement cing pains et deux
poissons... Un évéque (dont j'ai perdu le nom) propose le commentaire
suivant : « Ainsi, on vous demandera une parole de vie, et vous n'aurez rien a
donner étant dans la sécheresse, on vous demandera de la joie, alors que
vous étes dans la tristesse, on vous demandera un conseil, alors que vous-
mémes avez besoin d'étre guidés... en tout cela vous verrez que c'est le
Seigneur qui multiplie ses graces, et que votre ministere est de le laisser
passer la ol vous semblez vivre une impasse. Vous étes au service de Celui qui
donne toujours sa grace... »

De Moise a Marthe Robin et de saint Paul a sainte Thérese de Lisieux, Dieu
confie souvent des missions a des personnes déficientes. Peut étre parce que
de par leurs limites, elles sont davantage enclines a se laisser traverser par
plus Grand qu’elles ? Quoi qu’il en soit, cela permet d’offrir sa limite plut6t
que de s’en lamenter, et c’est bon !

Dieu avait besoin...

e d’un peére pour son peuple. Il choisit un vieillard. Alors Abraham se leva...

e d’un porte-parole. Il choisit un timide qui bégayait. Alors Moise se leva...

e d’un chef pour conduire son peuple. Il choisit le plus petit, le plus faible.
Alors David se leva...

e d'un roc pour fonder son Eglise. Il choisit un renégat. Alors Pierre se leva...

e d’un visage pour dire aux hommes son amour. Il choisit une prostituée.
Ce fut Marie de Magdala...

e d’un témoin pour crier son message. Il choisit un persécuteur. Ce fut Paul
de Tarse...

Jean-Baptiste Pham-Minh-Man, archevéque de Saigon

28



b) Souffrance vécue en Christ et salut du monde

Et pour parachever la digue spirituelle contre la sensation d’inutilité de la
personne diminuée, voici une derniére pierre, qui, méme si elle me parle
moins, a bien sa place par ici ! Il s’agit de participer au salut du monde en
offrant sa souffrance. {PO}:

e « La souffrance, vécue avec Jésus, sert au salut des freres » ;

e « "Prends ta croix et suis-moi" (Mc 8, 34). Viens avec moi. Prends part,
avec ta souffrance, a cette ceuvre du salut du monde, qui se réalise a
travers ma souffrance, par le moyen de ma Croix ».

Et comme charité bien ordonnée commence par soi-méme, Benoit XVI
promet au souffrant d’étre le premier bénéficiaire, dans cette affaire: « Au
fur et a mesure que tu embrasses ta croix en t'unissant spirituellement a ma
Croix [...], tu trouveras dans la souffrance la paix intérieure et méme la joie
spirituelle ».

5. L’avenir : de I'espoir a I'espérance
Sur le terrain des attentes, le mécanisme d’abandon a Dieu que nous venons
de décrire se traduit par le passage de I'espoir a I'espérance :

o {TI}: « L'espoir est une projection. Dans I'espoir, nous sommes encore
préoccupés de nous-mémes et habitons le monde ou regardons les autres
en fonction de ce que nous voulons obtenir » ;

o {Tl}: « Dans l'espérance, je n'attends rien pour moi-méme, mais je suis
déja exaucé, quelles que soient par ailleurs les insatisfactions que je peux
éprouver dans les différents domaines de ma vie ».

L'espérance n’est pas la passivité. Libéré de l'impératif de maitrise des
éléments, I'étre d’espérance peut se consacrer pleinement au projet de Dieu,
dont il se pergoit comme un simple contributeur :

o {Tl} : « Semblable a la petite fille dont parle Péguy, |'espérance est a la fois
discrete et puissante. Sa puissance est inséparable de sa discrétion, de la
maniére douce mais efficace dont elle influence le monde » ;

o {Tl}: « L'espérance, née en dehors de toute attente, devient puissance
transformatrice ».

La notion de confiance est centrale — {TH} : « "Nous ne devons pas penser a ce
qui peut nous arriver de douloureux dans I'avenir, car alors c’est manquer de
confiance" : d’'une maniere ou d’une autre, le plan d’amour de Dieu se
réalisera dans notre vie ».

29



E. La substance de mon étre
1. Le « moi » et le « soi »

a) Passer du « moi » au « soi »
Nous avons parlé plus haut de I'abandon. Ce que nous y avons dit était
probablement trés vrai, mais il n’est pas inutile d’enfoncer le clou. En
descendant (avec le clou) dans les profondeurs de mon étre (c’est une image,
hein !), je constate que I'abandon en question vient transformer jusqu’a la
substance de ce que je suis, en érigeant ce qui est peut-étre la pierre la plus
fondamentale de mon apprentissage d’étre humain : passer du « moi » au
« soi »; «soi » dans lequel I'ego laisse sa place a plus grand que lui, et qui
permet a « la vie de s’accomplir au-dela d’elle-méme » — {BD}.
Selon le dominicain Dominique Collin'?, « perdre son "moi" en vue de gagner
le "soi" qui est la vie vivante » est le coeur méme du message de I'Evangile.
Certaines phrases de I'Evangile évoquant cela sont vissées dans notre
mémoire collective de chrétiens :
e Jn 12,24 : « Si le grain de blé ne tombe en terre et ne meurt, il reste seul » ;
e Mt 16,25 : « Celui qui veut sauver sa vie la perdra, mais qui perd sa vie a
cause de moi la trouvera ».
Le « moi » étant retors, c’est le genre d’apprentissage qui me fait comprendre
pourquoi la vie humaine compte habituellement plusieurs décennies !

b) La « personne », cachée tout au fond

« Moi », c’est moi, c’est entendu ; mais ce « soi » qui n’est pas moi, qui est-il ?
A en croire ceux qui nous précedent dans la sagesse, ce « soi » est davantage
moi que « moi» @: il est le « moi » le plus profond. Il faut s’imaginer une
poupée gigogne :

e Nous connaissons tous notre « moi social », celui par lequel nous jouons le
réle qui correspond a l'attente sociale relative a notre poste, ou a la
situation. C’'est le théatre du quotidien. Ce n’est pas un mal, mais nous
sommes la bien loin de nous-mémes.

e Plus proche de notre réelle nature, il y a notre « personnalité ». Mes go(ts,
mon individualité, mes projets. Cest le lieu du coaching et du
développement personnel. Il est valorisé, car il est souvent considéré
comme le lieu du « vrai moi ». Pourtant, on peut encore creuser vers le
coeur.

2 dans « Espérer I'impossible » (https://www.youtube.com/watch?v=JOae2Cut6to),
conférence sur son livre Le Christianisme n'existe pas encore

30



https://www.youtube.com/watch?v=JOae2Cut6to

e Et nous trouvons alors la « personne ». C'est le « soi ». C’est
I’étre nu, I'étre dévoilé par les épreuves vécues. Déja

roi : « C'est quand je ne suis plus rien que je deviens
vraiment un homme »), la « personne » fait irruption
dans le christianisme avec le « Ecce homo »*® (« voici
’'homme ») lancé par Pilate, voyant Jésus défiguré,
anéanti. Souvent, le choix de la croix, instrument de mort, comme symbole
des Chrétiens, suscite |'incompréhension. Pourtant, en tant que
manifestation de ce niveau le plus intime de notre étre, la croix vient
rappeler, dans notre quotidien, le principe méme de notre humanité.

2. Le «soi» etle « toi »
Lorsque « moi » devient « soi », on se doute bien que la vie relationnelle s’en
trouve impactée: « moi»-« toi » et « soi »-« toi », ce n’est pas la méme
chose.
Nous I'avons dit : il y a dans « soi » une ouverture au dela de soi. Finalement,
cette ouverture est triple :
e une ouverture a plus grand que soi, au divin, au transcendant, qui permet
I'abandon en confiance ;
e une ouverture au plus profond de soi, a la « personne », a 'immanent, qui
dit I'incarnation ;
e une ouverture a autre que soi, au fraternel, qui débouche sur le don.
C'est ce troisieme point que nous abordons ici...

a) Du«je»fermé au «je-tu »

La vision classique : nous sommes des entités distinctes, avec des interactions
en périphérie de nous-mémes : « je » et « tu » sont des entités autonomes.
Mais {CV} propose une vision qui vient contester cette notion du « je » et du
«tu»: «[le lien entre les compagnons] n’est plus extérieur a eux, comme de
simples objets, mais la matiere méme de leurs sujets ». Le lien devient
matiére du « je » et matiére du « tu », transformant ainsi sa nature? A

13 \ . . . . . . ,
nous ne sommes pas tres loin, ici, de la citation de Nietzsche proposée dans le

chapitre « Il — C.5.a - Validité : confort |énifiant »
14, . N . ’ ’ H

bien slr, comme en tout, il faut de la prudence lorsqu’on s’aventure sur ce terrain :
a ouvrir ainsi les frontiéres, on s’expose a ce que des « tu » expansionnistes
colonisent des « je » trop accueillants et pas assez vigilants. Mais la crainte des
dérives ne doit pas empécher d’aller vers notre réalisation — cf. {ML}, chapitre 1I.D —
« Massage et charité »

31



I'instar de la dualité onde-particule de la lumiére®™, il y aurait une sorte de
dualité onde-particule™ chez I'humain ?

Les champignons sont merveilleux pour expliciter le paradoxe de la dualité

onde-particule :

e lorsque nous les voyons, depuis le dessus de la terre, ils sont des
« particules » : leurs contours sont nets, ils sont séparés les uns des autres ;

e dans la réalité, ces éléments
aériens ne sont que les organes
reproducteurs d’un méme
organisme sous-terrain : le
mycélium (un peu comme les
pommes pour un pommier).

Plus concretement ? Lorsque je pergois que ton avis me fait évoluer, ou que
tes émotions m’impactent, une premiére porosité se fait jour... Mouais... Pas
vraiment de quoi se défaire de la vision conventionnelle... Mais ma maladie
m’a amené a poursuivre |'exploration :

e si je dois bien consentir a voir les autres manger des croissants sous mon
nez, autant que ca ne soit pas une souffrance ! Avec le temps, me réjouir du
bonheur des autres est devenu une réalité. Et la joie de voir 'autre se
régaler est devenue authentiquement mienne !

e le « brouillard mental » qui m’affecte bien souvent fait que « je » est vide ;
« je » ne ressent plus vraiment. Si je ne peux pas aller a la vie par « je », je
prends conscience que «tu» est un espace ou «je» peut trouver un
chemin pour concrétiser son désir de vie : en offrant une joie ou en rendant
service, je sais que « je » génére du bonheur a «tu», et, méme si je ne
ressens guére a cause du brouillard mental, il y a quelque chose de joyeux
la-dedans. De méme qu’il faut I'absence du soleil pour voir les étoiles,
I’éclipse de son propre « je » donne a ressentir le « tu » qui est dans « je ».

e lorsque je ne me suffis pas a moi-méme et que je me résous a dire a un
proche : « j’ai besoin de toi », je vois que je lui offre la possibilité de donner,
et la relation devient plus dense, plus solide, plus ancrée : le lien devient,
lui-méme, matiére du « je » et du « tu » !

15 . ;. . e , \ .
certaines expériences scientifiques démontrent le caractere ondulatoire (donc

immatériel) de la lumiere, tandis que d’autres indiquent qu’elle est constituée de
particules matérielles distinctes (les fameux photons)
16 ¢f. {ML}, chapitre I.F — « Chemins pour composer avec notre statut de mortel »

32



b) Se donner par amour

Le dernier développement du paragraphe précédent, et son « j'ai besoin de

toi », est inconfortable : on n"aime pas la limite, car elle réduit nos libertés.

C'est comme étre dans un lieu exigu, alors qu’on est épris de grands espaces.

Mais la limite est aussi celle qui rapproche des autres : elle convoque le lien.

En cela, elle dérange notre monde occidental ol chacun se veut autonome, et

elle nous rappelle que, fondamentalement, nous sommes faits pour le lien :

e génétiquement: Pablo Servigne décrit tres bien comment ['extréme
vulnérabilité du nouveau né humain a rendu I’entraide indispensable. Pour
élever un poulain, une jument suffit mais pour élever un méme (pensez :
jusgu’au bac !), il faut toute une tribu ! Fait saisissant : les interactions liées
a l'entraide ont permis le développement du langage, et, par suite, de
I'intelligence, et, par conséquent, de notre puissance sur le monde) : tout ¢a
vient de la vulnérabilité du petit humain! « C’est notre extréme vulnérabilité
a la naissance qui a fait la puissance de notre espéce ».

e spirituellement :

o que dire de la symbolique de Jésus naissant dans le dénuement d’une
étable ? Offrant sa vulnérabilité, il rameéne a lui toute ’humanité | Que
dire quand une trentaine d’année plus tard, il offre de nouveau sa
vulnérabilité sur une croix ? C'est ¢a : en se donnant par amour, il nous
montre ce pour quoi nous sommes faits. Le « moi » devenu « soi » qui
se donne au « toi ».

0 Co 1,4 : « Béni soit Dieu, le Pere de notre Seigneur Jésus Christ, le Pere
des miséricordes et le Dieu de toute consolation, qui nous console dans
toutes nos afflictions, afin que, par la consolation dont nous sommes
I'objet de la part de Dieu, nous puissions consoler ceux qui se trouvent
dans quelque affliction ». Rhooo ! Une —
chaTns deqconsolation qui, partant de T »
Dieu, se répand par contagion a tout un peuple !

o {FG} : « "Jésus-Christ, qui pour vous s’est fait pauvre, de riche qu’il était,
afin de vous enrichir de sa pauvreté" (2 Co 8,9). Mystérieux don de
Jésus : sa pauvreté. [...] Lui qui s’est vidé de lui-méme (kénose) vient
nous enrichir de son étre méme qui est de se donner. L’étre de Dieu est
de se vider » ;

o {IS} : « Le théologien Hans Urs Von Balthasar (I'un des maitres de Benoit
XVI) ose écrire au sujet de la mort du Christ en croix (La gloire et la
croix) : « Malgré I'infernale désolation de sa derniére heure sur la croix,
il n"est pas un seul coeur aussi débordant de vraie joie que celui de
Jésus. Une sourde exaltation le transporte secretement au-dela de

33



toute possibilité de retour sur soi-méme: joie d’aimer jusqu’au
sacrifice, joie de se donner, joie toute entiére posée en Dieu ».

r VI.  Del'amour a 'amour?”
« Nul front, nul combat.

Le Bon regard, celui du cceur et non de la téte, me rappelle que simplement je
passe de 'amour a I'amour.

Que je sois brisée sur mon lit de souffrances ou debout, a préparer de la glace
maison dont mes sceurs de quotidien raffolent mais dont le mixeur me
bouillite davantage le cerveau ; ou nettoyer les toilettes ; ou a essayer de tout
cceur de recréer la communion...

C'est kif-kif, kif supréme ! Passer simplement de I'amour a I'amour.

"Voici mon corps brisé, livré pour vous" »... ‘J

VII. Du «je-tu » a la communion universelle
E;vent il m’est arrivé, alors que la journée avait été vide de relation a
cause de la fatigue, de discuter avec mon voisin de banc, au Jardin des
Plantes. Ces discussions gratuites, avec des personnes souvent blessées,
comme moi, illuminaient ma soirée. Vraiment, la complicité entre deux
souffrants m'apparait comme I'une des expériences les plus fortes de
I'aventure humaine.
Un exercice qui me touche beaucoup est de m’assoir dans un parc, ou d’y
marcher lentement, et de regarder les gens que je croise, en m’astreignant a
un regard d’amour. Aimer leurs gestes, leurs expressions. Leur attribuer un
prénom, leur inventer un petit bout d’histoire, une anecdote, et les aimer.
C’est fou comme c¢a fait du bien !
Un jour, me recueillant auprés de la tombe de Marthe Robin, il m’est venu
cette priere, qui a toute sa place dans ce paragraphe : « Seigneur, donne-moi
de ressentir en moi et de propager autour de moi la communion universelle
des pauvres de ce monde®® ». Par « pauvre », il faut entendre toute personne
blessée. Parmi les centaines de millions de personnes seules, que celles qui
ressentent cette communion universelle prient pour celles qui ne la
ressentent pas. J

v témoignage de Sandrine, qui vit avec des personnes porteuses de handicap mental.
Elle est porteuse de la maladie de Lyme
18 Etty Hillesum parle d’« unisson », mais je crois bien que c’est la méme chose : « Je
ne suis pas seule a étre fatiguée, malade, triste ou angoissée, je le suis a I'unisson de
millions d'autres a travers les siecles, tout cela c'est la vie »

34



F. Tout est grace

1. Comme si tout nous était dii
Notre occident surprotégé consacre une énergie folle (aux dépens du reste du
monde et des générations futures) a maintenir une bulle de sécurité et de
confort, hors sol, dont le but est de nous prémunir contre tout accroc™. Ses
attentes fortes vis-a-vis de la vie nous ont contaminés : suis-je seul a ressentir,
comme une évidence tacite qui m’arrange bien, mais qui suscite malgré tout
en moi un sentiment de honte confuse quand je la formule :
e que la vie humaine de nos aieux, ou méme celle des habitants des pays
pauvres, a une valeur moindre que celle d’un Occidental ?
e qu’une fatalité (que I'on se garde bien de questionner) fait que leur lot a
eux est la souffrance ?
e qu’une nécessité (que l'on ne questionne pas non plus) impose a la
souffrance de nous contourner avec déférence et de rester a bonne
distance de nous ?

Notre occident surprotégé nous ment, et ce mensonge impose des exigences
qui pesent trop lourd sur les épaules du vulnérable occidental.

Il 'y a pas de passe droit pour ’lhomme occidental : il est lui aussi, d’abord,
une pauvre béte vulnérable. Ici et maintenant comme ailleurs et avant, I'état
dégradé est I'état naturel des choses et des étres. Et au bout du chemin,
inévitablement, la mort ; comme le rappelle le livre la Sagesse (Sg 7, 1-16) :
« Moi aussi, je suis un mortel, pareil a tous, descendant du premier homme
faconné a partir de la terre ; au ventre d’'une mere, j'ai été sculpté dans la
chair. [...] Aucun roi n’a connu d’autre début dans I'existence : pour tout étre
humain, il n’y a qu’une fagon d’entrer dans la vie, et une seule d’en sortir ».

Rien ne nous est d{: ni la santé, ni I'époux, ni le travail, ni les enfants, ni
I'argent, ni le logement, ni les amis, ni le succes, ni la reconnaissance, ni le
beau temps, ni une longue vie, ni méme l'instant prochain.

Rien de tout cela n’est d{ : tout cela est don.

B cf. chapitre « Il — C.3.a - Validité : vouloir tout »
35



VIII. Voir le miracle ordinaire
Chaque instant, par miracle, la vie se prolonge en moi. Mais méme cela, ¢a

ne m’est pas dd...
S =

Vexé d’avoir cassé un verre ?

... je respire un grand coup...

... et je me réjouis pour tout ce qui aurait %
pu se passer ou se casser, et tout ce qui, a
chaque instant, pourrait se passer ou se casser, mais qui ne se passe ni ne se
casse !

Ce verre cassé est une bénédiction, car il me redonne a voir le miracle
ordinaire : la vie est une suite de miracles ! On peut bien tolérer quelques
ratés, non ? (surtout que le verre est méme pas cassé, ici : c’est un dessin !)
Chaque instant de I'écriture de cette page aurait pu étre pour moi celui d’un
AVC!

J’aime voir chague jour comme une suite ininterrompue de catastrophes
potentielles qui ne se produisent pas, et ranger la phrase « Ca se pass:J
bien » du c6té des joyeuses anomalies !

2. Changer de référentiel : tout compte en positif

Auparavant, mon bonheur était circonstanciel : fonction du niveau (et de la
variation du niveau) de certains critéres, en référence a une norme sociale
arbitraire vissée a mon esprit...

quue{l‘é de veen ()

nozme Aou'afe,

- - - - e S - e

&)

Imposant une réalité trop éloignée des références implicites, la traversée de
la maladie m’a contraint a changer de logiciel. Je me suis défait des
convenances et des exigences et me suis rangé a une autre régle: « Tout
compte en positif ».

MEC% o Ueene

[ e

@ temps

—

Y Z0om ¢ Aulvunte
’le\f?f‘u»ce, ke nien T‘qﬂ

il N CHS W o

-

0
et esnras

36



Alors, le petit filet de vie n"est plus « insuffisant, comparé a ce que je percois
comme normal », mais « matiére a réjouissance, comparé a rien ».
Alors, je peux apprécier a sa juste valeur chaque instant qui m’est donné.

r IX. Lesdeés de Luc
Chaque fois qu’il monte dans sa voiture, Luc jette deux

dés sur un plateau du tableau de bord: « 4+2 = 6! Plus 6! .l
Génial ! ». Et il démarre. Le chiffre va s’ajouter a un compte —
virtuel. Il se moque bien des chiffres... Ce rituel I"habitue = '

juste a se réjouir du « 2 » comme du « 12 » * ‘J

3. Rendre grace pour chaque instant qui nous est confié
C'est cela: rien n’est di, mais tout est don. Don renouvelé, par grace, a
chaque instant. Il y a de quoi remercier, non ? Christiane Singer nous y invite,
en tous cas — {DE}: « Rien ne nous est d{ sur cette terre! L'organe de
gratitude a été mutilé par notre modernité. Il faut le refaire surgir, sinon nous
sommes en permanence des affamés ».

Pour se prémunir de la contagion de la vision occidentale. Il est bon d’avoir
des rituels de rappel. Chaque matin (ou presque !), je me réjouis pour cette
journée qui m’est confiée. Et puis, je me promets de vouloir étre digne de ce
cadeau en contribuant au projet de Dieu. C'est une belle mission, qui me
donnera, ce soir, le doux contentement du cceur. Et demain ? Si Dieu veut, on
continue !

Revenons au zoom laissé en suspend tout a I’heure, car il dévoile le
paroxysme de la grace.

Quand, souffrant et affaibli,

je me réjouis sincerement pour ma graine de vie,
si infime soit-elle,

plutét que de me lamenter de sa petitesse,

il se produit un MIRACLE :

je suis rejoint par une joie pure :

la joie de I'humilité, la joie de la justesse ; .
la joie de la rencontre avec l'intime de Dieu ; 'LLerl\—
la joie du rien qui dévoile le Tout.
Une joie tellement plus grande que la joie satisfaite du temps ou j’avais tout.

37



4. Lajoie dans le vide, preuve de Dieu
« La joie du rien qui dévoile le Tout » ? Explication :

e A l'arrét dans ma vie, alors que rien ne justifierait un quelconque
contentement (pas de projets porteurs, pas de reconnaissance, pas de
relations humaines, pas d’horizon...), je me surprends a ressentir une joie
subtile.

e Observant cette joie, pour laquelle aucune cause humaine ne transparait,
je n’en vois d’autre source que Dieu lui-méme...

e Et alors s’amorce une sorte de phénomeéne
d’emballement : avoir senti I'amour de Dieu
baigner mon orteil me fait vaciller d’émotion, et
c’est tout entier que je tombe dans Son bain
d’amour !

e en somme,

o ressentir la plénitude quand tout I'annonce (la
réussite sociale, étre aupres d'un étre aimé par une belle nuit d'été)...
on croit ressentir Dieu, mais le doute est légitime : est-

ce bien Dieu que je ressens, ou une plénitude _//-

humaine circonstanciée ?
o ressentir la plénitude au fond du trou, 13, c'est /

voir Dieu !

5. Endessous derien...
Dans la maladie, malgré une féroce attitude
positive, les fortes limitations peuvent donner la
sensation de passer en dessous de « rien » (avec les douleurs oppressantes et
continues, ou la dépression, par exemple). On touche a I'insupportable... L3, il
n’y a pas grandes paroles humaines a avancer...

e garder vive 'idée de I'espérance ?
savoir que le mal, fourbe qu’il est, aime laisser croire a sa victime qu’il
s’installe pour toujours ; alors que tout passe ?
consentir a I'absurde® ?
offrir ses souffrances® ?
patienter ?
e convoquer les souvenirs heureux du passé et les rendre « présents » ?

o (silence, priére)

%0 ¢f. « G.1.d - Des événements parfois authentiquement absurdes », dans ce chapitre

L ¢f. « D.4.b - Souffrance vécue en Christ et salut du monde », dans ce chapitre

38



6. Quand la priere de demande dérape

a) Le dieu assureur

La survenue d’un événement contre lequel ni la médecine ni les assurances ne
peuvent nous protéger nous déconcerte, car cela n’est pas prévu par notre
imaginaire d’Occidental. Alors, il nous apparait que c’est a Dieu, garant ultime
de notre tranquillité, que revient le role de faire a nouveau coincider la réalité
avec notre imaginaire. Car enfin, si la réalité a fait fausse route, il est bon que
Dieu la replace dans ce que nous percevons comme son axe naturel ! Que
Dieu ne puisse pas s’occuper de toute la misere du monde, c’est bien
compréhensible : elle est tellement colossale... Mais ne serait-il pas bon de
garder propret un petit coin de I'humanité (ne serait-ce que pour Sa
satisfaction a Lui) ?

Ce dieu assureur fait écho au dieu rétributeur dont parle Marion Muller-
Colard dans L’autre Dieu. Avec lui, le contrat est limpide : tu te comportes
bien, et il ne t'arrivera pas de malheur.

b) Dieu ne prémunit pas contre les blessures
On a bien envie de croire a ce contrat d’assurance
fort avantageux. Mais le résultat n’est-il pas
souvent décevant ? Quand, dans mes priéres, je
contactais la centrale téléphonique de dieu, la
déception qui suivait généralement me menait soit

au découragement, soit a une dévotion plus !

&) ﬂ,!.hé\n;\.“
j( Ve L'—%
Jw;vi oA

Aonnaen 21

insistante. Et quand il arrivait une bonne . 7.
nouvelle dans ma vie, n’étais-je pas tenté de Ho. ! jm c""“ a
conforter ma croyance en m’empressant de oe ,fxu'en. pown
parcourir la liste de mes priéres passées, pour oo Trean Aewqa.
relier la survenue de cet événement heureux Q- a,t\qi, 3 Aewain
a une demande antérieure, dans un étrange ) o é?a(h, A
exercice comptable ? Safaé’ sk | J

39



Ce qui arrive au pauvre Job, dans le livre de la Bible qui lui est consacré,
contredit absolument ce dogme de la rétribution: malgré sa piété
irréprochable, Job va subir une avalanche d’épreuves. Le « juste souffrant »
Job nous amene a comprendre que ce contrat n’a été paraphé que de notre
seule main.

C’est que Dieu semble regarder les choses d’un autre angle, depuis lequel...

e ... il n’y a pas a se prémunir contre la traversée de la souffrance : méditant
sur la parabole des lys des champs et des oiseaux du ciel (Mt 6,26-34)
Bertrand Vergely”® note que certains oiseaux et certains lys se font
manger, ou bien attrapent des maladies. Ainsi, conclue-t-il, « La confiance
ne prémunit de rien. Mais elle permet de vivre selon son appel ». Dieu ne
demande a l'oiseau, au lys et a ’lhumain de vivre sans épreuve, mais de
vivre selon leur appel. En ce sens, la recherche d’assurance est une sortie
de I'appel fait au vivant...

e ... car c’est un élément constitutif de I'expérience humaine — {FV}: « Le
Christ qui apparait aux disciples, [...] il apparait avec les blessures de la
Croix. La mort est brisée, mais au fond, il reste vulnérable. [Cette
vulnérabilité] va en Dieu Trinité ad vitam aeternam ...

e ... par lequel nos vies s’7accomplissent — {FG} : « Nous demandons comme
signe de la présence de Dieu a nos cotés que la croix disparaisse de nos
vies, or nous ne pouvons progresser que par mode de mort et
résurrection. Ainsi, nous demandons au Christ de nous donner exactement
le contraire de ce qu’il vient nous donner. Cela revient a lui demander que
sa volonté ne s’accomplisse pas dans nos vies ».

Alors vraiment, ce dieu « assurance tout risque », qui supplée aux aléas de
nos existences, il m’apparait comme une corruption de Dieu.

C’est aussi ce que I'on ressort de la lecture de {AR} : « Ce Dieu-la appartient a
un monde religieux infantile ou '"homme attend d’étre sauvé par un Pére
tout-puissant qui résoudra ses problemes par miracle. Mais ce Dieu-la est
mort. L'homme moderne est devenu "majeur". [...] La théologie de la
puissance est finie ».

Dés lors, la priere de demande serait hors propos ?

22 yidéo « La vulnérabilité ou la force oubliée » disponible sur YouTube,
https://www.youtube.com/watch?v=Kdtas240KUQ

40



https://www.youtube.com/watch?v=Kdtas24OKUQ

c¢) Demander, oui, mais autrement

Etant donné que je ressens en moi la prédation de I’esprit du monde, toujours
a 'ceuvre pour m’attirer vers la priere de {sécurité / dii / conformité a mes
attentes}, je pratique peu la priere de demande. A la place, je me tourne vers
des formes qui renforcent en moi la propension a I’'abandon en confiance :

e Guy Gilbert (Face a la souffrance) : « Vous appelez sans cesse Dieu a votre
secours "Aie pitié de moi", "Sauve-moi" [...] il ne faut pas geindre, sinon le
Dieu que vous priez vous réduira a un étre perpétuellement assisté. [...]
Toujours supplier Dieu tue la joie. Il faut dire "je t'aime" » ;

e « Ma grace te suffit » (2 Co 12,9). Si la grace de Dieu me suffit, la seule
chose que je peux demander, c’est d’avoir cette grace. Mais, étant
croyant, je sais que cela est acquis. Alors, la priere devient une féte : « Je
viens aupreés de toi, mon Dieu, dans le coin chaud de mon cceur, au contact
de ta grace-qui-me-suffit ».

e Madeleine Delbrél : « Quand quelque chose nous manque, remercions
Dieu de nous priver de quelque chose qui n'était pas Lui ».

Mais, m’objectera-t-on, la priere de demande est bien une forme de priere
ajustée, validée par le fameux : « Demandez et vous recevrez ! » (Mt 7,7). Et
c’est vrai que la priere de demande est belle :

e demander, c’est s’ouvrir a Dieu. Expression d’humilité, attitude de fils ;

e demander, c’est poser un acte de foi;

e demander, c’est professer que Dieu me veut heureux ;

e demander implique de formuler, donc de clarifier un désir...

A bien y regarder, il est écrit : « Demandez et vous recevrez », et non pas
« Demandez et vous obtiendrez ». On regoit, mais ce qu’on regoit n’est pas
forcément ce qu’on a demandé... Dans Face a la souffrance, Guy Gilbert se
positionne ainsi: « Quand a la priere de demande, elle n'est jamais inutile.
Dieu I'exauce toujours pour notre bien. Mais Lui seul connait notre bien ».

41



Et I'écart... mon Dieu, comme il est précieux, I'écart entre nos demandes
terrestres et ce que I'on regoit® ! Le texte ci-dessous, rédigé par un groupe
d’handicapés d’un institut de rééducation a New-York exprime
magnifiquement cet écart.

J'avais demandé a Dieu la force pour atteindre le succes

Il m’a rendu faible, afin que j'apprenne humblement a obéir.
J'avais demandé la santé pour faire de grandes choses

I m’a donné l'infirmité pour que je fasse des choses meilleures.
J'avais demandé la richesse pour pouvoir étre heureux ;

I m’a donné la pauvreté pour que je puisse étre sage.

J'avais demandé la puissance pour obtenir I'estime des hommes
I m'a donné la faiblesse afin que j'éprouve le besoin de Dieu.

J'avais demandé toutes les choses qui pourraient réjouir ma vie ;
J'airecu la vie, afin que je puisse me réjouir de toutes choses. [...]
Les prieres que je n'avais pas formulées ont été exaucées.

Je suis, parmi les hommes, le plus richement comblé !

Alors, autant que possible, dans les priéres de demande, je tache d’en rester a
des demandes qui me semblent compatibles avec ce que je percois du regard
de Dieu, en demandant :
o de savoir remercier pour ce qui est donné,
e d’avoir confiance,
e de voir les choses avec les yeux de I'Evangile plutét qu’avec ceux du
monde...

Une réflexion sur « Je mets devant toi la vie ou la mort, la bénédiction ou la
malédiction. Choisis donc la vie » (Dt 30,19) permet de sentir la distinction
entre mon regard d’humain et ce que je percgois du regard de Dieu:
longtemps, j'ai cru qu’il s’agissait d’'une formule magique de coaching: en
choisissant la vie, en choisissant de m’activer, je m’attendais a voir mon élan
validé par une sorte de cure de jouvence. Mais choisir la vie,

e ce n'est pas nécessairement choisir I'énergie ;

e c’'est adhérer aux grands principes de la vie, que Jésus est venu renouveler

en se donnant par amour.

23 . T . N

si on veut adopter les termes définis dans « Il — D’'un paradigme a I'autre », on
exprimera ce décalage ainsi : on demande depuis le paradigme de la validité, et on
recoit dans le paradigme de la vulnérabilité

42



Alors, je golte effectivement a la Vie. Il se peut que, par heureuse
conséquence, je regoive énergie et santé, mais ¢ca n’est pas ¢a qui est promis.

7. Placidité du quotidien

Le passage de I'Evangile sur Marthe et Marie (Lc 10,38-42) me donne a voir la
différence entre la paix du « bien » et I'agitation du « mieux ». Marie a choisi
la « bonne » place :

e pas la « meilleure » (qui nous inviterait a nous agiter pour toujours trouver
le meilleur qui nous nargue depuis au-dessus-le-bon; et, par suite,
I’encore-meilleur au-dessus du meilleur, etc.) ;

e mais la « bonne », en ce qu’elle vibre en nous. Choisir simplement le
« bon », c’est se donner le temps de le golter, tandis que le meilleur, dans
sa quéte infinie, ne se golte jamais.

Quelques phrases en vrac, dans I'idée de faire bien chaque jour, un jour apres
Iautre® ; I'un et 'autre étant inscrits dans le large projet de Dieu :

e {BD}: « Reprendre go(t a ces humbles taches de notre humble condition,
ne cherchant plus a fuir la simplicité, la pauvreté du labeur quotidien ».

e {BD}: « Aller a son rythme, au rythme de la raison des choses, au rythme
du Créateur. Il a mis en nous comme une temporalité vivante : jours,
saisons, années, siecles. Dieu ne nous pressurise pas dans le cadre du
temps : il nous donne d’y habiter la terre, en faisant de chaque instant
celui de I'éternité ».

e Notre Pere inversé, traduit d’aprés José Maria Rodriguez Olaizola s.j.:
« Engage-toi pour mon Regne a chaque pas que tu fais ».

e Notre Pére (pas inversé (0) ) (Mt 6,11) : « Donne-nous aujourd’hui notre
pain de ce jour ».

e Ps 2 : « Beaucoup demandent : "Qui nous fera voir le bonheur ?" [...] Dans
la paix moi aussi, je me couche et je dors, car tu me donnes d'habiter,
Seigneur, seul, dans la confiance ».

e Bréviaire du colimagon (Jacqueline Kelen) : « tout un voyage, toute une vie,
pour que le pélerin trouve au fond de son étre I'lmage divine et la
déploie ».

2 f. chapitre « Il = C.3.b - Vulnérabilité : la base, c’est bien »
43



G. Un nouveau rapport a I’événement

1. Les événements sont tous mystérieusement positifs

a) Dieu fait feu de tout bois

Le mental inquiet de I'étre humain a tendance a consacrer beaucoup
d’énergie a anticiper les retombées, positives ou négatives des événements
qu’il traverse®, pour un résultat souvent décevant...

Si le résultat est souvent décevant, c’est notamment parce que, comme
I'illustre le conte ci-dessous (dont je ne trouve plus les références), I'attendu
négatif rebondit en positif autant que le présupposé positif se révele négatif :

« Il a fait un temps pourri, ce printemps (chance, pas de chance, allez donc
savoir), de sorte qu’en juin, le cerisier du jardin, ploie sous le poids de
belles cerises charnues (chance, pas de chance, allez donc savoir). Jean y
monte pour les cueillir, mais il chute et se casse la jambe (chance, pas de
chance, allez donc savoir). Le lendemain, un recruteur passe en ville : la
guerre est déclarée, et tous les hommes valides sont réquisitionnés. Jean
y échappe (chance, pas de chance, allez donc savoir), etc.

Alors, plutét que de m’alarmer ou de m’extasier, je tache de faire simplement
au mieux avec ce qui m’arrive...

Mais la vision chrétienne nous amene plus loin : Dieu fait feu de tout bois. Il
n‘est pas d’événement quine o li, ey

puisse amener A une \évém,r.‘ujs s e tson de @L'gu.
croissance. D’ailleurs, ce sont ! N

méme souvent les
événements aux apparences
les plus négatives qui
s'averent les plus féconds,
selon le paradoxe aupres
duquel nous nous sommes
attardés plus haut™.

.

\ t"»""f";

o Uusion du moncle

b) Vive I'alternance
Dans bien des domaines, c’est 'alternance et la diversité qui constituent la
trajectoire la plus souhaitable (une biodiversité riche est meilleure qu’une

25 . e . . . .
nous parlons dans ce chapitre de I'événement comme de ce qui advient, qui fait
irruption dans nos vies
26 N N .
cf. « B.2 - La félure et la lumiere », dans ce chapitre
44




monoculture ; la succession de la pluie et du soleil fait pousser les plants,
etc.). De méme, pour les événements de nos vies :

e puisqu’on ne déploie sainement notre grandeur qu'en proportion de notre
conscience d'étre petit?’, on peut mettre a profit les temps difficiles pour
intégrer sa vulnérabilité, ses limites, « dilater » sa petitesse...

® puisque « nos forces ne prennent sens qu’a se dépenser pour la charité » —
{CV}, on peut s’efforcer de rester dans une saine puissance lorsque les
forces sont la.

Mais il y a aussi moyen, malheureusement, de faire mauvais usage de chacun
des états: alternativement alimenter sa frustration d’étre faible et
s’enorgueillir de sa puissance... Tout dépend donc de comment on vit les
choses.

c) Lebien, le mal... tout dépend de comment on le vit

Il est nécessaire de dire quelques mots sur ce « tout dépend de comment on
vit les choses ». Mais je m’y lance comme on marche sur des ceufs, car le sujet
est sensible. Deux écueils, et je commence par eux :

e Le relativisme: le bien et le mal en viendraient a étre des notions
relatives... Il ne s’agit pas de mettre mal et bien dans la méme tambouille,
mais de constater que, parfois, par grace, méme le plus grand mal peut se
retourner en bien;

e Le quand-on-veut-isme : « tout dépend de comment on vit les choses » ? Il
y a de quoi écraser sous la culpabilité celui qui vit mal une situation. Cela
revient a dire: « Si tu vis mal, ¢ca ne vient pas de la situation, mais de
situation, il est encore meilleur de s’autoriser a mal vivre une situation (et
méme si on vit mal le fait de mal vivre le fait qu’on vive mal la situation ,
c’est pas grave : rien n’est grave) !

Ces deux écueils identifiés, convoquons la mémoire d’Etty Hilsum et d’Edith
Stein pour voir combien le « choix » (par grace) de bien vivre une situation
profondément mauvaise peut donner des fruits savoureux. Déportées en
camps de concentration nazis, elles ont gardé une flamme d’amour
incroyablement vive en elles :
e Berta Weibel (Edith Stein, prisonniere de I'amour) : « Sceur Bénédicte allait
au-devant des femmes pour leur apporter aide, consolation et réconfort,
comme un ange, s’occupant de la toilette, de I'alimentation et des soins de

7 . chapitre « Il — D.3.b - La position forte : 100 % vulnérable »
45



petits enfants [...] abandonnés depuis des jours. Elle donnait le témoignage
d’un amour immense qui a frappé d’étonnement tout le monde » ;

e {EH}: « L'acte de résistance spirituelle d’Etty Hillsum est de garder Dieu,
garder I'idée de la poésie de la vie, garder I'idée de la lumiére, dans le non-
sens le plus absolu. Elle a essayé d’insuffler autour d’elle cette petite
lumiere au coeur des ténébres. [...] Elle sait qu’elle va mourir, mais elle est
préte. Elle accueille une part d’éternité au sein de sa finitude »...

Alors oui, par grace, méme dans le pire du pire, ... il y a la Vie...

d) Des événements parfois authentiquement absurdes

Cette histoire d’événements d’apparence négatifs qui provoquent une
croissance bénéfique, elle donne vite envie de croire que les événements se
produisent pour une raison donnée. ldée selon laquelle ce qui nous arrive est
délibérément orchestré par « la vie » (voire méme par Dieu), pour nous faire
progresser. C'est une idée répandue, mais je ne la partage pas.

La prétendue preuve avancée est souvent celle-la : « Ca n’est pas pour rien
que ca lui arrive : il a justement a progresser dans ce domaine ». Mais enfin ¢a
n‘est pas une preuve! Car nous avons tous a progresser dans tous les
domaines ! Le pilote de Formule 1 Hamilton avait-il moins besoin de
progresser que Schumacher, pour que ce soit ce dernier qui soit touché par
un accident de ski ? Quant a Senna, mort dans sa monoplace, était-il le seul
pilote a devoir « progresser » de cette maniéere ? Cette croyance :

e est culpabilisante : « Faut-il que je sois mauvais pour que le sort s’acharne
sur moi? ». L’'humanité n’a-t-elle donc pas évolué depuis qu’elle
considérait les pestiférés ou les aveugles comme des pécheurs ?

e peut mener a 'orgueil : celui qui ne traverse jamais d’épreuve peut avoir
I'impression qu’il a atteint la perfection.

Cela dit, il reste vrai que certaines pratiques dangereuses peuvent entrainer
des événements qui nous incitent a y renoncer. Celui qui mange trop gras
risque davantage l'infarctus que celui qui mange équilibré.

Mais bien souvent, nous subissons les conséquences de la mauvaise pratique
d’'un autre que nous (un chauffard ivre renverse un enfant, une usine
chimique rejette des polluants dans I'atmosphere, etc.).

Bref : vouloir donner du sens a ce qui nous arrive est une bonne chose, si I'on
accepte que parfois, il n'y a pas proprement de sens: parfois, c’est
humainement absurde.

46



Abraham, se voyant demander de sacrifier son propre fils, a vécu I'absurde (il
est vrai que le sacrifice d’enfants était courant a I’époque, mais quand méme :
pour Abraham et Sara, désormais vieillards, c’était gacher la chance d’avoir
I'innombrable descendance promise). Il se trouve que I'absurde, clément, a
suspendu son geste et qu’Abraham a retrouvé son fils, mais il a bel et bien
mené son fils au sacrifice.

Et parfois, oui, I'absurde, étourdi, poursuit son funeste geste et le drame se
produit.

Job a également vécu I'absurde : comment cet homme droit et bon a tous
égards pouvait-il se voir accablé de malheur ?!

L’absurde est un mal sans source, donc un mal contre lequel on ne peut se
prémunir. Cette impossibilité de maitrise froisse I'esprit du monde occidental
dans lequel nous baignons. Ainsi, nous tendons a refuser I'absurde.

Pourtant, accueillir I'absurde a quelque chose de libérateur. Abraham, au
moment de monter sacrifier son fils, a pleinement consenti a I'absurde. Ayant
consenti & sa plus grande peur, il était libre de tout®. Job, voyant sa vie se
déliter, consent également a I'absurde (Jb 1,21) : « Nu je suis sorti du ventre
de ma meére, nu j'y retournerai. Le Seigneur a donné, le Seigneur a repris : que
le nom du Seigneur soit béni ! ».

Alors, oui a I'attitude volontaire qui consiste a trouver une source a nos
souffrances pour mieux les transformer en chemin de croissance, mais
pensons a intégrer, comme opportunité de croissance, celle qui consiste a
accepter sereinement l'irruption de I'absurde.

2. Les événements se rient des statistiques

La notion d’absurdité introduite plus haut, présentée comme un « mal sans
source », donne envie d’explorer davantage la question du déclenchement
des événements. Si I'absurde est I'événement imprévisible par excellence, la
survenue de tout événement comporte une part d’imprévisible.

Résistant a cette observation, notre imaginaire collectif assoiffé de rationalité
a créé la statistique. Et c’est vrai, la statistique prédit la survenue
d’événements, mais elle y parvient en s’appuyant sur un grand nombre
d’échantillons : nous pouvons savoir a peu prés combien de naissances auront

8 ¢f. « D.2 - La divine libération de I’abandon », dans ce chapitre

47



lieu I'an prochain en France, mais savoir si Manon ou Manuela tomberont
enceintes, la statistique est bien en peine de le dire...

Vraiment, I'outil « statistique » ne vaut rien a I’échelle d’une vie, tout comme
on n’utilise pas une moissonneuse-batteuse pour cueillir une rose. A I'échelle
d’une vie, tout est de I'ordre de I'événement : |la survenue de I'événement est
d'une puissance qui balaie les statistiques.

Non seulement I'outil statistique a indiiment envahi des espaces ou il n’a rien
a faire, mais en plus il brise I'espoir dans ces espaces : armé de I'esprit des
statistiques,

e je fais mes propres estimations (« voyons... un grand saladier : je mets
vingt CV sans réponses, j'ajoute une expérience professionnelle
désastreuse, je multiplie par deux je retiens un.. Conclusion: je ne
retrouverai jamais de boulot ») ;

e j'extrapole a partir de mon vécu (« a cinquante ans, je n’ai pas trouvé la
femme de ma vie ; il n’y a aucune raison gqu’elle se présente a l'avenir ») ;

e je transpose a ma vie ce que me disent les sociologues et
statisticiens (« mes quatre grands-parents ont eu un cancer de la gorge;
pour moi, c’est réglé » !).

Non de non! Et la grace, alors ?! A I'échelle d’un individu, I'improbable a
autant sa chance que le probable. La surprise que I'évident. L'événement, bon
sang de bois ! Ca survient quand on ne |'attend pas, a rebours des statistiques.
C'est quelque chose, ¢a, I'événement !

Alors, j'essaie de m’en tenir a une mentalité « événement » plutét qu’une
mentalité « statistique », pour le pire comme pour le meilleur ! )

3. Les événements rendent plus fort

On connait la célebre maxime de Nietzsche : « Ce qui ne me tue pas me rend
plus fort ».

Si j'adhere a cette phrase, ¢a n’est certainement pas sur le plan humain. D’un
point de vue strictement humain, nombre d’événements qui m’ébranlent
laissent des traces (séquelles physiques, stress post-traumatique, etc.). Je ne
me sens pas plus fort... Cette phrase serait un réconfort trompeur pour ceux
qui sont dans I'épreuve ? Peut-étre... en tous cas, en glorifiant la force de celui
qui ne meurt pas, elle reste en amont d’'un point de bascule réellement
salvateur.

48



Pour que cette phrase me parle, il me faut aller plus loin, et affirmer que c’est
ce qui tue qui rend plus fort. Je me place alors non plus sur le terrain
strictement humain, strictement physique, mais sur le terrain spirituel.
Comment la mort pourrait-elle me rendre plus fort ? Par le processus de
résurrection qui suit chaque mort que je traverse. En réalité, ce n’est pas mon
petit étre physique qui est plus fort (on I'a dit : il est diminué), mais mon étre
spirituel.

Avec la dépression, je suis, v\

d’une certaine maniére, mort a {"W’ i < Qqﬁ'& f @g&\
moi-méme. Mais cette mort | f S Qgﬁ"‘
était un passage nécessaire® ;' ! | \lp\“"f
(un peu comme une mue, ou : ! 5 9?‘.0&"‘
une chrysalide) pour pouvoir ': : i Ry i@-‘f‘ﬁ
découvrir la_présence de Dieu ' | : (\’Vf’@
en moi. Alors, oui, ce nouveau | ! : :. Vz LfJ\';S})‘
«je» est plus fort: il ne E i :‘ ¥
H |
compte plus uniquement sur ‘. E L fens

ses petites forces humaines,
mais aussi sur les forces qui viennent du lien a Dieu (2 Co 12,10 : « Quand je
suis faible, c'est alors que je suis fort »). Cela vaut méme pour la mort au sens
propre : une fois ressuscité, on prend part a I’Amour infini qu’est Dieu. Nous
sommes alors éternellement forts !

4. Sobriété et conscience

Je voudrais partager une derniére attitude : préter a I'événement — et plus
généralement a tout ce que nous vivons — I'intense attention qu’il mérite.

A quoi ¢a sert d’accumuler les situations pourvoyeuses de joie si on ne prend
pas le temps d’éprouver cette joie dans son entier : sa portée, sa substance,
son ampleur... Que me dit cette joie ? Sur quel secret de la vie s’appuie-t-
elle ? De quoi témoigne-t-elle ? De Dieu ? De I'amour ? De la sincérité ? De la
générosité ?

29 « . s . A .y
aurais-je pu faire I'’économie de ce passage ? cf. « B.2 - La félure et la lumiére »,

dans ce chapitre
49



Je me rends compte qu’une petite
chose vécue pleinement peut
donner un sentiment de joie plus
grand gu’un événement
exceptionnel, mais dont mon cceur
néglige la portée (il _s’agit de
comparer l'aire des rectangles !).

En ce jour de basse énergie, j'aurai

«Ci+

1
i

1
1
i
1
1
|
|
]

P

\ comsclence de ¢ watant

ambenacte
b inséque
de € évenement

L ]
L 0.

—

eu une activité bien faible : principalement, j"aurai envoyé a une bonne amie
qui souffre un petit colis a qui, je 'espere, la réception sera agréable.
e Dans ma vie d’avant, j’aurais a peine ressenti de la satisfaction pour cette
action, qui aurait été perdue au milieu de I’activation de mes journées.
e Désormais que mon esprit fatigué ne cherche plus a s’agiter tous azimuts,
je savoure chaque miette de bonheur que m’apporte cette petite
attention, je m’étonne a en entendre des échos persistants en moi,

longtemps apres avoir déposé le colis a la poste.

On voudrait mettre des mots scientifiques, on parlerait d’efficience :
optimisation de la quantité de bonheur par unité d’énergie dépensée !

D’autres exemples :

e on n’en finit pas d’expérimenter combien manger une tartine beurrée en
prenant le temps d’en ressentir les saveurs, en rendant grace pour la
tartine, en prenant conscience de la responsabilité que donne cette
énergie qu’on s’accapare, etc. donne un contentement plus grand que de

se gaver de sucreries ;

e on peut étre étonné de la qualité d’'une rencontre lors d'un repas en
silence (sensibilité au regard, aux détails du langage corporel); tandis
gu’une soirée bruyante, saturant I'air de ses exces, laisse souvent une

impression décevante...

50



H. Conclusion

C'est bien beau, tous ces apprentissages®*, mais comme je le disais en
introduction générale, je ne parviens pas a retrouver la santé et I'énergie...
Sur le plan individuel, rien de bien grave: jai désormais les outils pour
accepter a peu prés sereinement ma condition. Mais sur le plan collectif, ce
n’est pas facile a vivre au quotidien... Insatisfaction...

Et puis, je pressens que ce que j'ai traversé n’est pas sans rappeler, a un
rapport d’échelle prés, certains aspects de la crise actuelle de notre société,
et que le petit étre « tombé du monde » que je suis dispose désormais d’un
point de vue qui pourrait bénéficier a ladite société et a chacun de ses
membres.

Plus précisément, s’il est entendu que nous glissons vers un avenir tellement
incertain que la fable de I'éternelle perfection valide y devient caduque, il va
bien falloir adhérer a un autre récit, dans lequel la vulnérabilité ne sera pas la
calamité qu’elle est actuellement. Et il me semble que les apports listés ici ont
de quoi redorer son blason...

Mais n’allons pas trop vite en besogne : abordons tranquillement le deuxieme
chapitre, qui développe une analyse sociétale de la vulnérabilité...

30 apprentissages synthétisés dans le synopsis page suivante

51



r | *
ROCNER
pE Dleu
o grdce o fo linute Ua. nOUVCay, f\m'nd' c‘{cke
Gy brelles By inallonclues o@de.u) '
\ M(?“e,eeu & et.hqf'c mene Lwoli‘fub.@ff. )

Tout st inverse ?

Z fasadoxe j)ndmenfn—p -

x Aubatance cle mon elre
Lo moi, e 2o, Co boc,
te d(Vin, o »f\?/t)()hkc.“J

/
1 S
4 -~
’ N
\
:' \
| \/‘/\ -

U mouavecte wfpotta Cévenement
e '{‘%Q-"L’X(} Lol uasSt,
nebotane fouk !

\

e S5
]

ZJ'J' est gq,au
E’ﬁchu eh Q{\ﬁ;}e,jﬂ
AL Ae Jle_JOuJ:L oo fout

52



[ - D'un paradigme a l'autre

A. Introduction
Apreés avoir sondé les merveilles insoupconnées de la vulnérabilité sur le plan
personnel, I'envie s’est fait sentir d’avoir un ceil plus sociétal sur ce sujet.

Il est possible que mon développement t’apparaisse parfois irritant; alors,
avant d’aller plus loin, je prends soin d’insérer dans mon introduction trois
petits paragraphes... Merci de repenser a eux a chaque fois que la perplexité
t'envahira ! (3

1. Rudesse ?

Je voudrais que ce texte ne paraisse ni jugeant, ni culpabilisant. Cher lecteur,
crois bien a ma sincérité et accepte mes excuses s’il te choque par-ci par-la.
Souvent, celui qui se sent marginalisé réagit avec le cynisme de I'opprimé :
depuis les invectives des mouvements féministes radicaux jusqu’aux bombes
des terroristes, la souffrance s’exprime souvent avec des emportements
excessifs... Je crois que je ne fais pas exception. J’aurais pu polir les rugosités
de mon ressenti. Mon texte y aurait gagné en académisme et en lisibilité,
mais il y aurait perdu en authenticité et en invitation au décentrage. Un jour
peut-étre, j’aurai les idées suffisamment claires. Pour l'instant, je préfére étre
brut que vide !

2. Le particulier méne-t-il au général ?

Nulle intention de ma part de vouloir généraliser a partir de mon vécu:
chacun a son histoire, et ce qui fait sens pour moi est potentiellement
absurde pour toi. Seulement, il est souvent éclairant de politiser les vécus
individuels : de lire dans les observations individuelles les symptomes de
dysfonctionnements collectifs...

53



3. La catégorisation

Une distinction « valide » / « vulnérable » ? On me dit de me méfier des
classifications, qui mettent des étiquettes aux gens et enferment ensuite ces
mémes gens dans les espaces assignées a leur étiquette.

C'est un conseil sage; mais,
je crois que représenter les
. .. = + +
choses de maniére scindée
est parfois utile :

e ca permet d’y voir un peu néalité endertbnée péabde compartimenteée

clair: circonscrire et différencier les
éléments en présence ; comprendre les
interactions entre eux'. l+ "
e ca permet aussi, pourquoi pas, d’'imaginer
modifier I'un ou l'autre de ces éléments, | _

et d’estimer |'effet produit...
Lecteur, crois-tu pouvoir te laisser aller a jouer le jeu, et voir
ce qu’il peut ressortir de cette vision compartimentée ?

D’ailleurs c’est particulierement utile pour notre sujet : sans
distinction, pas de béatitudes ! D’ailleurs, Jésus ne se géne pas
pour parler de « ceux qui pleurent », des « pauvres de coeur », de « ceux qui
peinent sous le poids du fardeau »...

Cependant, quelques précautions :

e toute catégorisation crée des stéréotypes caricaturaux. Gardons a I'esprit
gu’on est chacun un mélange de substances ;

e apres avoir scindé, je réassemble : la Cordée, détaillée dans le troisieme
chapitre, est précisément un lieu ou cette catégorisation «valide» /
« vulnérable » est caduque, dans le sens ou tout le monde y est plus ou
moins vulnérable ;

o il est de la responsabilité de l'intelligence d’analyser les mécanismes, les
subtilités et les dérives des structures humaines qui influencent ce que
nous sommes, chacune, chacun. Mais il est, de maniere bien plus
prégnante, de la responsabilité du cceur d’aimer chacune et chacun dans
sa singularité, indépendamment de toute catégorisation réductrice.

1 ., . . P . . . P
dans notre passé esclavagiste, si une rhétorique habile avait gommé toute
distinction entre maitres et esclaves (« allons allons, nous sommes tous des étres
humains »), I'esclavage existerait toujours
54



Analyser n’est pas juger. Alors, ma téte analyse, mais surtout, mon cceur
aime (ou veut aimer) !

Et puis, il faut bien que j'assume une chose : si ma vulnérabilité me fait
souffrir, c’est que je suis un pur produit du monde de la validité, avec
notamment son tropisme du faire’. Ca coince, ¢a frotte en moi. Si bien que ce
gue je dénonce parfois avec véhémence est avant tout un combat qui se joue
au plus profond de moi-méme. Pour autant, ai-je tort de croire que je ne suis
pas le seul impacté par ces enjeux ? N’est-ce pas le grand mérite des ames
tortueuses, cherchant a comprendre les ressorts de ce qui les tourmentent,
de mettre en lumiére des dysfonctionnements collectifs ?

4. Cedont on va parler
On part pour quatre sous-chapitres :
e Le premier nous servira a poser les bases de la validité/vulnérabilité au
niveau sociétal ;
e Le deuxiéme décortiquera plus en détail la nature de ces deux substances ;
e |le troisieme apportera les lumieres d’une approche temporelle du sujet ;
e le quatrieme proposera des pistes opérationnelles.
Si vous voulez bien me suivre...

2 , . . . , . . . N
avec, également, sa soif de reconnaissance si marquée. D’ailleurs : j’en viens a me
demander si je ne vais pas chercher ma gloire en me servant de la vulnérabilité. Si
c’est le cas, ¢a craint : c’est le comble de 'orgueil !
55



B. Défrichage initial

1. Intro

Ce sous-chapitre vise surtout a identifier les grands mécanismes en jeu dans
notre affaire. « Souffrance », «joie», « profondeur», «validité »,
« vulnérabilité », « état individuel » et « paradigme sociétal » trouveront — si
tout va bien — chacun leur place !

2. Le nceud initial

a) Lavulnérabilité coté pile
M’enfin, c’est quand méme pas rien, cette affaire ! lly a:

e mon histoire personnelle,

e le troublant paradoxe de I'Evangile,

e tous ces lieux autour de nous, dans lesquels se vivent, au milieu des
situations chaotiques, des instants incroyables, d’'une humanité ineffable :

o I’Arche en France (anciennement Arche de Jean Vanier) ;

o les compagnons d’Emmaiis ;

o les unités de soins palliatifs (les récits sont édifiants : réconciliations,

élans mystiques, paix regues...) ;

o les communautés implantées dans des lieux de grande pauvreté® ;

o etc.
Quiconque séjourne dans un de ces lieux — méme en tant qu’observateur —
est retourné en peu de temps par la réalité magistrale qu’il expérimente ;

e les nombreux livres qui témoignent d’une traversée de la maladie (je viens
de finir la lecture d’Un cceur joyeux, de Louis Bouffard, atteint d’une
maladie génétique dégénérative), et qui expriment une joie dans I'épreuve
qui fait « bugger » notre cerveau formaté selon les principes du monde...

On peut, de maniere synthétique, dégager deux effets positifs de Ia
vulnérabilité sur le vulnérable® :
e elle encourage I'approfondissement de I'étre, la rencontre de I'ame, la
profondeur spirituelle, dont on a beaucoup parlé dans le premier chapitre
de ce livre (« Appris en chemin ») :

*¢f. « B.3.c.3 - Ces deux paradigmes dans la littérature » de ce chapitre : colonne de
droite, mais on peut aussi renvoyer aux récits de mission des petites sceurs de
I’Agneau, ou encore a Des Fleurs en enfer (Luc Adrian), et tant d’autres...

* dans {FR}, on trouve un grand nombre d’effets collatéraux positifs de la
vulnérabilité. Un inventaire se trouve dans une synthese de ce livre disponible ici :
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes

56



https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes

o {IS} : « Nous faisons I'expérience, dans la vulnérabilité humaine, de la
grandeur, de la profondeur, de I'épaisseur humaine de la richesse
intérieure de beaucoup de personnes en souffrance » ;

o {VE}: « Un profond retournement de I'étre a travers un renversement
du regard, des valeurs et du sens, une métanoia » ;

e elle favorise un climat collectif d’interdépendance et d’entraide (j’en ai
peu parlé dans ce livre, étant donné que ma situation de santé ne le
favorise guéere, mais il est tout aussi important que le premier niveau).

o{VE}: « La conscience de I’enracinement dans un socle ontologique
commun de vulnérabilité produit une autre approche du collectif : [...]
le surgissement d’une intelligence collective ancrée, d’une part dans la
reconnaissance et la rencontre des vulnérabilités, et d’autre part dans
la nécessité de se rassembler pour ceuvrer ensemble ».

oMalcolm X: «When "I" is Replaced by "We", lliness Becomes
Wellness » ! (en remplagant "je" par "nous", la maladie devient bien-
étre (mais c’est sdr, en anglais, ¢a marche mieux !)

Tout cela, politiquement correct mis a part, donne envie d’affirmer que la
vulnérabilité au sens large apparait comme désirable, car les personnes
approfondissent leur vie intérieure et intensifient leur interdépendance
relationnelle non pas malgré leur vulnérabilité, mais grdce a leur
vulnérabilité.

{IS} appuie mes élucubrations hérétiques envers I'‘ordre valide: «Lla
vulnérabilité est systématiquement présentée comme une situation dont il
faut s’extraire et que I'on doit combattre. Nous soutenons qu’il est possible
de I'aborder de fagon plus réaliste et plus positive ».

Bref, I'’envie d’écrire, un peu naivement: « Vive la vulnérabilité ! » se fait
sentir...

b) Lavulnérabilité coté face

« Vive la vulnérabilité ! » ?! On aura t6t fait de m’accuser de faire usage de la
si laide Novlangue du roman 1984. Ou encore, on me suggerera que la
souffrance que j'endure doit étre bien confortable pour que de telles idées
me viennent, et que jamais les silences étouffés d’'une femme terrorisée par
son mari violent ni le regard hagard d’un des innombrables SDF de nos
grandes villes n’exprimeraient de telles inepties.

Mais !

Mais si ce « coté face » de la vulnérabilité semble I’évidence méme, que peut-
on faire du « coté pile » ? N'a-t-il pas lui aussi une part de vérité ? Si oui,
comment concilier les deux faces ?

57



Voila une énigme devant laquelle méme les éminents Q 9
chercheurs de {IS} sont déconcertés: « Il est n
grand, le mystere de la vulnérabilité positive !

Qui pourra le penser sans le profaner? Qui
pourra le vivre sans le détourner ? ».

Laissons la cette énigme pour le moment, et
allons creuser les concepts dont nous allons avoir besoin...

3. De quoi parle-t-on, au fond ?
Dans la suite, deux mots seront a I’honneur : « vulnérabilité » et « validité »...
Mais que cachent-ils en eux, ces mots ?

a) Deux choses qui me chiffonnent
Lorsque j'ai commencé a réfléchir au sujet de
la vulnérabilité, je me suis souvent vu
objecter : « Mais tu sais, Olivier, tout le monde
est d’accord pour se dire vulnérable, mais il y a
aussi en I'étre humain une part de validité. C'est
comme ¢a: on est un_ _mélange de ces deux
substances, a des proportions diverses selon les
épreuves traversées, le moment de la journée, etc. Et c’est trés bien comme
ca ! ». Sous-entendu : « Tu t’attaques a un sujet qui n’en est pas un ; laisse-
donc chacun gérer sa vulnérabilité comme il 'entend ».

Cette vision, a la fois progressive et n
individuelle, me chiffonne. J'y reviens L\IRLIPITE
dans ce qui suit...

VUL NERABILI TE

b) Validité-vulnérabilité en tant qu’état individuel

(1) Progressivité et effet de seuil

Le vulnérable est celui qui est confronté a une situation difficile, dans une
multitude de domaines possibles: maladies physiques, psychiques, milieu
socioculturel, age, ressources économiques, sexualité, couleur de peau, etc’.
Ce qui fait le vulnérable, c’est avant tout l'intensité et la persistance du
ressenti : le vulnérable se coltine son affliction a longueur de temps, et ¢a, ¢a
marque. Il a conscience de sa vulnérabilité.

> of. « E.4.b - Niveau 1 — humanité (inclusivité) » de ce chapitre : la roue de
I'intersectionnalité
58



En somme, est vulnérable celui dont la vulnérabilité en est arrivée a
constituer une part de son identité... Ceci m’améne a la premiére chose qui
me chiffonnait, quelques lignes plus - lfULJéRRD!LITé
haut. Il y a la clairement un effet de seuil VALIpITé

que la vision progressive ne traduit pas. Ce seuil lointain est difficile a
percevoir pour le valide qui ne I'a pas passé (de la méme maniére que des
athées répondraient : « Oui, mais tu sais, 'amour, ¢a nous parle aussi » a un
croyant déclamant sa foi en un Dieu-amour. Le croyant insisterait, un peu
démuni : « Je sais bien, mais... c’est autre chose, ce dont je parle... »).

(2) Les mots en eux-mémes
Plutot que « fragilité », je préfére « vulnérabilité » :
e parce qu’il m’apparait comme un terme moins connoté, plus subjectif,
moins mesurable, et donc plus ouvert.
e et surtout, parce que ce qui est en jeu, c’est précisément cette conscience
de pouvoir étre blessé.

fragilité vulnérabilité
degré de | simple caractéristique : un verre | conscience vivante : je sais
conscience est fragile car il peut se casser gue je peux étre blessé
pouvoir destruction : une fois cassé, le blessure : blessé, je reste
étre blessé verre n’est plus un verre un étre humain

Jutilise le mot « validité » pour décrire celui qui n’a
pas parcouru le chemin du vulnérable. C'est un

terme a connotation positive, que je choisis a =7&
dessein : un terme a connotation notoirement
négative (par exemple « recherche de toute- B
puissance ») aurait été plus convenu. Mais = auto-{adak‘bh?

justement, tout le monde aurait été d’accord et / ymfictiome. ?

ce livre aurait reposé en paix sur une étagere. En A mondoote )
utilisant un terme positif, je demande : « Ce mot ne mwm&?% o
convoie-t-il bien que lui-méme ? N’y a-t-il rien qui — AN @:@
pourrisse sous sa surface ? » S

c) Le paradigme, ce qui flotte dans I'air

(1) Etatindividuel et paradigme de société
Un paradigme, c’est, disons,
e une facon de faire société,

59



e un « ensemble faisant sens et valant comme modéle de référence® ».

e ou encore, c’est ce qui flotte dans I'air du temps. En cela, un paradigme
conditionne insidieusement ce que nous sommes, chacune et chacun
(Bernanos : « Vous vous croyez libre vis-a-vis de la société devenue folle ?
Ce n’est pas vrai : vous vivez comme moi, dans son air »).

Ici, nous mettrons en balance deux paradigmes :

e 'un — le paradigme de la validité — est ﬁ ﬁ
dominant dans notre société ;
e 'autre — le paradigme de la m

vulnérabilité — y est marginal. YULNERRBIDTE

Le paradigme de la validité étant dominant, nous sommes inconsciemment
amenés a en métaboliser les codes en nous. Ca n’est pas neutre !

Et c’est la la seconde chose qui me chiffonnait plus haut : on me présentait la
validité/vulnérabilité en occultant cette approche liée au paradigme.

(2) Justement, qu’est-ce qui flotte dans notre air ?
Dit en quelques mots, car j'y reviens par la suite, il m’apparait que la
modernité nous a enflés de toute part d’une vile tentation d’autonomie et de
maitrise (qui trouve d’ailleurs un terreau tristement fertile en nous) :

e idéologie : la publicité nous vante indépendance et puissance a longueur

de temps,
e moyens matériels : chacun sa voiture, sa machine a laver, sa maison, etc...
e compartimentation sociale : les enfants sont a I’école, les malades a
I’'hopital, les anciens a 'EHPAD, les valides entre valides...

Alors, sans forcément nous en rendre compte, nous vivons dans un air ou il
est courant de foncer, maitriser, donner, refuser d’étre aidé’, ceuvrer,
contréler, organiser, résoudre, s’agiter, consommer a |’exces, étre autonome,
étre complet, refuser les limites, refuser le spirituel, briller, avoir peur de
I’échec, avoir peur de perdre, mettre des filtres sur les photos, vouloir et
obtenir, ou bien vouloir et vouloir encore, réseauter, manigancer, accélérer,
etc.
De l'autre c6té, il y a un autre paradigme, dans lequel on accueille, accepte,
demande, fraternise, prie, marche lentement, consent, est ce qu’on est, est
incomplet, pleure et rit, tdtonne, essaie, se br(le, essaie encore, hésite,
renonce, célebre, s’encorde, avance ensemble, etc.

® selon https://www.cairn.info
7 cf. {El}, méditation « Ode a la fragilité assumée »

60




On peut bien se sentir valide dans le second paradigme ; le probléeme n’est
pas la. C'est merveilleux, méme : on aidera les autres de bon coeur (sGrement
a charge de revanche quand les choses s’inverseront) !

Bref, si quelque chose me chiffonne dans la
validité, ce n’est pas dans le fait que, sur
le plan individuel, untel ou untel se
ressente valide. Ce qui me
chiffonne, c’est que I'ambiance
générale, I'air que nous
respirons, le courant du fleuve
dans lequel nous vivons, soit
marqués par le paradigme de
la validité.

.-\\\\ru L kf 5‘ !

WNALID’
~M@~~7ﬁ‘ﬂ/ﬂﬁ@ﬁ

(3) Ces deux paradigmes dans la littérature
Que je ressente des choses en moi, ca me convainc moi-méme, mais guere
plus ! Alors, convoquons des gens légitimes: Paul Nizan (Antoine Bloyé),
Shane Claiborne ({SR}) et sceur Emmanuelle® (qui nous parle des chiffonniers
du Caire). Les trois comparent leurs observations :
e de la « bourgeoisie » (pour reprendre le terme choisi par Paul Nizan, mais
disons plutot : nos vies occidentales) —j'y vois le paradigme de la validité ;
e et des populations les plus pauvres qu’ils cotoient — j’y vois le paradigme
de la vulnérabilité.

Parad. de la validité Paradigme de la vulnérabilité

«Dans les maisons
bourgeoises  alignées

« Les grévistes emportaient avec eux le secret
de la puissance ; ces hommes sans importance

Paul Nizan

dans les rues vivent des
habitants  sédentaires
qgue rien n’attache au
monde.

Les atomes humains
perdus dans le vide de
la vie bourgeoise
s’associent pour oublier
gu’ils ne sont qu’une
poussiere »

emportaient loin de lui la force, I'amitié,
I'espoir dont il était exclu. Ce soir-la, Antoine
comprenait qu’il était un homme de la solitude,
un homme sans communion. La vérité de la vie
était du coté des hommes qui regagnaient leurs
maisons obscures, du co6té des hommes qui
n‘avaient pas "réussi". "Ceux-la ne sont pas
seuls, pensa-t-il. lls savent ou ils vont..." »

® https://www.ktotv.com/video/00001135/soeur-emmanuelle

61



https://www.ktotv.com/video/00001135/soeur-emmanuelle

Parad. de la validité

Paradigme de la vulnérabilité

Shane Claiborne

« Les quartiers riches
sont le foyer de forces
démoniaques bien plus
subtiles : IFapathie, la
complaisance et le
confort. [...] «Je
connais assez de riches
pour savoir que la
solitude  (dépression,
suicide) est commune a
trop d’entre eux pour
étre une coincidence) »

« Les |épreux m’ont montré un apercu de ce
que Dieu avait en téte pour le monde: un
peuple en marche qui donne naissance a une

autre maniere de vivre, une nouvelle
communauté marquée par la compassion et
'amour. Leur survie dépendait de Ia

communauté. L'Evangile était leur langage. Une
telle idée m’était complétement étrangere
dans la culture matérialiste de mon pays »

« Ces personnes qui mouraient faisaient partie
des gens les plus vivants que je n’avais jamais
rencontrés »

Soeur Emmanuelle

« En France, je suis
frappée que les
hommes

communiquent de
moins en moins.

Chacun vit pour soi, se
fait une sorte de cercle
ou il y a quelques amis ;
et puis c’est tout »

« Pourquoi avaient-ils cette exultation, ces
enfants ? Pas de jouets bien s, ¢a n’existait
pas. Je crois que c'est ¢a : il y avait une sorte de
convivialité dans le bidonville. Tous les enfants
jouaient ensemble avec un bout de ficelle un
bout de bois, courraient a travers les ruelles en
chantant, tout le monde applaudissait. Il y avait
donc dans la communication quelque chose de
tellement simple, mais fort, mais quotidien,
on pourrait dire a chaque instant. Qui faisait
que ca donnait sens a la vie a travers ses
difficultés. Je sais pas; on montait en cordée.
C'est quelque chose de vivre en cordée. Avec
des centaines et des milliers. Tout le monde se
connait, se sourit, s'interpelle »

4. Pourquoi le paradigme de la validité est néfaste

Pour le développement qui suit, nous solliciterons le concours de quatre
cobayes (volontaires, ¢ca va de soit), subissant chacun des souffrances aux
degrés trés variés :

e Pour Hector, souffrance au « niveau zéro » : tout va bien dans sa vie !
e Honoré s’est cassé la jambe. Il est en arrét de travail. Il est handicapé dans

son quotidien, mais il sait que sa vie normale reviendra trés bientot.

e Hilaire s’est aussi cassé la jambe ; il est aussi en arrét de travail. Il pensait

bien retrouver trés bient6t sa vie normale, mais il a attrapé une maladie
nosocomiale qui prolonge son invalidité. Il est licencié, et dans le méme

temps, sa femme le quitte.

62




e Hubert vit a la rue depuis une dizaine d’années. Sa vulnérabilité est
manifeste.

Le paradigme de la validité qui régne en maitre sur notre occident moderne
incite, de maniere invisible mais puissante, chacune et chacun a se
revendiquer de ce paradigme : notre image sociale patirait trop de se trouver
de l'autre c6té ! Voyons les effets que ¢a a sur nos cobayes :

e Hector se sent a I'aise dans le paradigme de la validité. Mais son confort le
maintient a distance des graces de la vulnérabilité. En cela, il est victime de
ce paradigme ;

e || en est de méme pour Honoré qui, enorgueilli par son aptitude a se
remettre sur pieds sans encombres, pourrait bien jeter sur Hilaire et
Hubert des regards jugeants difficiles a endurer. Victime de ce paradigme,
il le renforce cependant ;

e Pour Hilaire, I'attachement au paradigme de la validité retarde |’adoption
d’une attitude adaptée, aggravant la situation (le phénomeéne est mieux
décrit dans quelques pages). Une autre fagon d’en étre victime ;

e Quant a Hubert, il peine a masquer sa vulnérabilité qui le place en marge
du monde.

Rien de tres joyeux... En réintégrant les enseignements du premier chapitre,
on en arrive a ce tableau récapitulatif, qui atteste que le paradigme de la
vulnérabilité serait préférable, quelque soit la situation de la personne :

Situation ... Si vécue dans un paradigme ... Si vécue dans un p. de
individuelle de validité vulnérabilité
Absence de réflexe d’« enfant gaté » () empathie ()
souffrance | inadaptation aux risques graves | acces a sa nature profonde
Souffrance sentiment d’exclusion croissance intérieure

dévalorisation liens d’entraide

Il est marquant de constater a quel point la corrélation que I'on s’attendrait a
trouver dans ce tableau (suivant une logique « horizontale » : absence de
souffrance = @ ; souffrance = (3)) est supplantée par I'influence du
paradigme, se traduisant par une corrélation « verticale » (@ou selon le
paradigme).

Bonhoeffer I'exprime ainsi: « Il est infiniment plus facile de souffrir en
communion que dans la solitude; il est infiniment plus facile de souffrir
publiqguement et dans I’honneur qu’a I’écart et dans la honte ».

63




De maniere plus concrete, Clémentine Vergnaud, journaliste décédée d’'un
cancer en 2023 a 31 ans, a diffusé un podcast au fil de sa maladie®.

e Au début, alors que la maladie ne fait planer sur elle qu’une vague menace
de mort, mais alors que le paradigme de la validité est encore pleinement
présent en elle : « A I'hOpital, je suis sur instagram ; je vois des photos de
filles de mon age, sur la plage, en super maillot de bain; [..] je suis
extrémement jalouse ».

e Dans le dernier épisode, elle raconte ce qu’elle sait étre ses derniers
moments : « On construit des moments qu'on aurait jamais construit sans
ca [...] on passe des moments tellement plus intenses, tellement plus vrais
parfois... je vais pas dire que c'est une chance d'étre en fin de vie, j'irai pas
jusque la ! ». La situation est tellement plus grave, mais le paradigme de la
vulnérabilité est la...

Bref, quelle que soit leur situation personnelle, le paradigme de la validité nuit
aux étres humains autant qu’il les fascine...

A tel point, peut-étre, que le vrai drame du vulnérable (du pauvre, du malade,
du vieillard et, par extension, de chaque humain) n’est pas d’étre vulnérable,
mais d’étre vulnérable dans le paradigme de la validité... Ou bien, selon {IS}
« Le probléme n’est pas tant la vulnérabilité, [en tant que] réalité acceptée.
[...] Il est dans le déni de cette vulnérabilité ».

Un jour, peut étre, « heureux comme un vulnérable "en cordée™" | » aura
détréné cette curieuse référence au « coq en pate » !

D’ol cette question: pourrait-on se défaire de cette fascination, et ainsi
adhérer au paradigme de la vulnérabilité ?

5. Qu’est-ce qui méne au paradigme de la vulnérabilité ?
Quels seraient les ingrédients influant sur la capacité a adhérer au paradigme
de la vulnérabilité ? On peut en lister quatre :

e le caractére personnel : la propension a s’obstiner ou a abdiquer, face a
I'adversité ;

e la grace : il n’est pas de contexte personnel ou sociologique qui empéche
totalement une personne de changer de paradigme : a I'improviste, hors
de tout schéma statistique, la grace agit... Mais ¢a, ¢a tient du mystere !

e les épreuves que I'on traverse,

9 . . P . .

Ma vie face au cancer : le journal de Clémentine - https://www.franceinfo.fr/replay-
radio/ma-vie-face-au-cancer-le-journal-de-clementine/ (attention : c’est poignant !)
10 ,p2 ., . .

référence au témoignage de sceur Emmanuelle, il y a quelques pages

64


https://www.franceinfo.fr/replay-radio/ma-vie-face-au-cancer-le-journal-de-clementine/
https://www.franceinfo.fr/replay-radio/ma-vie-face-au-cancer-le-journal-de-clementine/

e |e paradigme dans lequel on vit.
Je nen dis pas davantage sur les deux premiers, mais les deux autres
demandant un peu plus d’attention, ils ont leur développement spécifique, ci-
dessous.

a) Les épreuves que I'on traverse

Le tableau ci-dessous détaille, pour chaque cobaye, la souffrance liée a la
situation, ainsi que le paradigme auquel chacun se sent appartenir, du fait des
souffrances traversées (conscience, ou non, de sa vulnérabilité).

Prénom | Souffrance induite par la situation | Paradigme auquel il adhere
Hector Aucune Validité
Honoré | Désagréable, mais vite oubliée @ Validité (renforcement) @
Hilaire D’abord désagréable, ... puis Basculement brutal
insupportable vers la vulnérabilité @
Hubert Insupportable, mais devenant Validité maintenue @
parfois habituelle ou arraché a la validité @

@ —{VE}: « Quand I'’événement déclenchant la prise de conscience (le
risque) se réalise, la fragilité est généralement considérée comme accidentelle
et anormale. Cela déclenche un processus réflexe de réparation, lequel est
trés efficace puisque dans la majorité des cas, il va permettre a la personne de
retrouver son intégrité passagerement perdue et le fil ordinaire et a peine
perturbé de son existence ».
@ —{VE} : « Le processus de réparation conduit de fait a nier la vulnérabilité.
Dés lors qu’il fonctionne, il tend a renforcer le sentiment ou la croyance en
une certaine invulnérabilité ».
@ — L’accumulation de souffrances sur Hilaire finit par dépasser les capacités
du processus réflexe de réparation, qui a fonctionné pour Hector. Hilaire
prend donc conscience de sa vulnérabilité ({VE}: « Des événements
particulierement graves et irréversibles (maladie incurable, deuil, handicap,
exclusion...), peut permettre de plonger dans les racines de sa vulnérabilité »).
Mais I'aspect tardif de cette prise de conscience différée a I'extréme est
potentiellement délétére ({VE}: «La négation de la vulnérabilité peut
conduire a un processus de fragilisation puisqu’elle consiste a déprécier une
réalité objective, a se couper de sa vulnérabilité-racine. Ce faisant, cette
négation expose l'individu a un risque aggravé »).
@—Parfois, les personnes s’habituent a I’aliénation inconfortable de leur
situation, et restent dans le paradigme de la validité.
@ — Mais il se peut aussi que quelque chose les en arrache :

e potentiellement, une accentuation soudaine de leurs souffrances ;

® ou bien par contagion (mais j'en dis plus dans la page suivante !).

65




Au passage, ce tableau permet de percevoir 'ambivalence entre :
e |'épisode de souffrance en lui-méme, qui est difficile a vivre ;
e et la conscience de notre vulnérabilité, éminemment bénéfique — que I'on
acquiert souvent « grace » a un épisode de souffrance.

Ca fait que notre nceud de départ est dénoué : nous avons distingué le bon du
mauvais, tout en constatant qu’ils étaient particulierement intriqués... Avant
de poursuivre, reprenons notre souffle en méditant cette belle phrase de {IS} :
« Combattre les fragilités et en méme temps y contempler les mystéres de
I’lhumanité : voila ’humanisme de la vulnérabilité ».

... Dong !

- Fin de la méditation !

- Quoi, déja ?

- Beh... on a du boulot !

b) Le paradigme dans lequel on est

Qu’est-ce qui fait que notre Hubert, perdu, peut-étre, dans la violence,
I’alcoolisme ou la honte de sa situation, bascule, a un moment donné, dans la
vulnérabilité féconde ? Posons une question |

plus large : qu’est-ce qui différencie les SDF de
nos grandes villes des chiffonniers du Caire™ ? UUL NERHPOLlﬂ

e La victoire de sceur Emmanuelle, c’est  —
d’avoir suscité I'irruption d’une mini-société Ve oo
apte 3 rendre vivable la pauvreté. Elle a su i fost Gon wivne &%}
remplacer, dans I'air ambiant, le désespoir L
par la solidarité. Localement, le paradigme de la validité a cédé sa place au
paradigme de la vulnérabilité...

e Tandis que bien souvent, les pauvres de nos grandes villes ne baignent pas
dans une telle mini-société. Bien souvent, leurs yeux sont obnubilés par les
sirenes du modele de développement occidental, que tout autour d’eux
présente comme désirable. C'est toute la tragédie du nécessiteux en
I’Occident...

A l'instar d’Hubert, inévitablement, Hector, Honoré et Hilaire calquent leur
comportement sur le paradigme dans lequel ils baignent... N’y a-t-il pas la
un levier de transformation colossal ? Si le paradigme de la vulnérabilité
devenait désirable, et celui de la validité ringard, alors, par simple contagion,
un basculement massif pourrait avoir lieu. Mais encore une fois, n’allons pas
trop vite en besogne...

" ¢f. « B.3.c.3 - Ces deux paradigmes dans la littérature » quelques pages plus haut

66




6. Tous vulnérables

On arrive presque au bout de cette premiére étude. Avant de pouvoir
résumer I'ensemble des grands principes, il manque encore une piece au
puzzle : la conscience de la vulnérabilité comme une réalité ontologique.

Selon {VE}, on compte en France (sur 60 millions d’habitants) :
e 9 millions de personnes sous le seuil de pauvreté ;
e 4 millions de personnes mal-logées ;
e 2,4 millions de chdmeurs dont 1 million durablement éloigné de I'emploi ;
e 100 000 personnes en situation de surendettement ;
e 19 millions de personnes qui souffrent de maladie chronique ;
o 10 millions de personnes en situation de handicap ;
o 5 millions de personnes souffriraient de différentes formes d’addiction ;
e 6,6 millions de personnes en situation d’isolement social ;
e 600 000 orphelins de moins de 25 ans.

Ajoutons-en quelques autres :
e Selon Santé publique France
0 13,7 % de la population sont des aidants familiaux ;
0 23,7 % de la population agée de 18 a 75 ans « dépassent les repéres de
consommation d'alcool » ;
e Selon le Ministére de la Santé et de la Prévention, 20 % de la population
souffre de troubles psychiques; le suicide étant la premiére cause de
mortalité entre 15 et 35 ans).

Bref, ce que ces accumulations de chiffres effrayants nous disent, nos
chercheurs de {IS} et de {VE} le répéetent sur tous les tons : I’étre humain est
fondamentalement vulnérable.

o {IS}: « Personne ne peut se tenir en dehors de cette vulnérabilité qui
affecte ’homme de sa naissance a sa mort » ;

o {IS}: « Il ne devrait pas y avoir fracture avec d’un coté les fragiles et de
I'autre les invulnérables dont le mythe est médiatisé, mais nous sommes
soit des fragiles avérés soit des fragiles en sursis, bref tous vulnérables » ;

e {IS} : « Nous affirmons que la vulnérabilité de I’'homme fait partie de son
anthropologie fondamentale. Nous sommes tous "pauvres" de quelque
chose. C'est ce qui nous fait hommes. C'est ce qui nous distingue des
machines et qui fait notre dignité » ;

o {VE} : « Toute personne vivante est vulnérable » ;

67



o {EB} I’écrit aussi, dans son style a lui : « L'nomme d'en-bas est en chacun
de nous comme le puits de terreur et fureur que recouvre comme elle
peut la dalle des bienséances et de la raison établie ».

Alors, si on est vulnérables, pourquoi s'imposer plus longtemps un paradigme
qui nie, dénigre, rend honteux cet état d’étre ?

7. Conclusion
Voila ce qu’on peut retenir :

e Les souffrances que I'on rencontre

o n’ont rien de bon en elles-mémes ;

o mais souvent, elles favorisent I'’émergence de la conscience de sa
propre vulnérabilité, ce qui est une sacrée trouvaille dans I'expérience
humaine !

e Les deux paradigmes a disposition n’offrent pas le méme « rendement »
de conversion de la souffrance vers cette trouvaille vertueuse (si c’est pas
malheureux, quand méme, de gacher toute cette belle souffrance !) &)

o le paradigme de la validité s’avere :

®» faux: non-conforme Aou({'tmcc, Aau{-f @ Cee
a I'étre humain (car SVAR
on est tous ’X @‘ ALID
vulnérables) ; Q_ o Q.3 =
= réducteur : il incite 'étre humain a | 2°° éﬂ'xu de
rester a la surface de lui-méme ; :/uufneméc&
= éprouvant : il rend les situations difficiles

encore plus défavorables ;
o trompeur : il parvient a se montrer attrayant malgré tout ;
o le paradigme de la vulnérabilité :

= réoriente vers la quéte Aou({mc,v, nelicals de,
spirituelle et humaine ; ‘[ \\’ - Mu{{ﬂmef

= renforce | 0 VuLNE ik
renforce les structures _ ) & _“Y 3 >
de solidarité, pour O _© QO | = .0_______.
aider a traverser les 2000 % (ffc’,h
souffrances. C"P‘/ol’éﬂkc'i [

Une fois les bases posées, voyons plus en détail I'anatomie comparée de ces
deux paradigmes.

68




C. Anatomie des paradigmes

1. Introduction
Pour approfondir la connaissance de nos paradigmes a I'étude, passons en
revue certains des traits marquants du paradigme de la validité, avec, en
écho, la posture vulnérable connexe. Themes abordés :

e Les valeurs cardinales de chaque paradigme ;

e Le niveau d’exigence : le standard de vie acceptable ;

e Les interactions invisibles : le ressenti vis-a-vis des souffrances induites ;

e La relation a la souffrance : stratégie d’évitement ou consentement

confiant ;
e Le rapport aux codes sociaux : a quoi on se sent relié et ce que ca produit ;
e Le rapport a la limite.

Il faut rappeler ici, avec vigueur, que I'antagonisme entre les paradigmes se
joue au sein de chaque personne. {EB}: « Le dénonciateur est dans le
dénoncé. J'en suis et j'en profite, de ce que je déplore ».

2. Valeurs cardinales

a) Validité : fort, courir plus vite que les autres
e La perception du valide fonctionne selon un « mode binaire de la réussite
ou de I'échec, du gain ou du co(t, du bon et du mauvais, du fort et du
faible, etc. »™. Et puisqu’ « en dépit d’une morale fabulaire qui fait primer
le roseau sur le chéne, notre société persiste a valoriser sans discernement
le fort sur le faible », le valide se focalise sur la puissance, conformément
aux orientations de la société qui I'’entoure : « Nos sociétés modernes sont
frappées du sceau de la performance, de I'efficacité et de la vitesse :
o croissance perpétuelle ;
o puissance du génie humain, poussant au continuel dépassement de soi,
et allant désormais jusqu’a des perspectives transhumanistes ».
e Le valide redoute les aléas et cherche a maftriser son environnement. Dans
ce sens, il fait en sorte, autant que possible,
o de ne pas laisser trop de place a ses ressentis intérieurs, qui pourraient
ébranler sa stabilité ;
od’étre indépendant: dépendre de I'aide d’autrui est source
d’incertitude.

'2 |es citations de ce paragraphe sont issues de {VE}
69



e La satisfaction de son ego est le moteur de ses choix et actions.
e |l place la spiritualité au rang des superstitions. Tout juste lui reconnait-il la
vertu d’apaiser les faibles dans leurs épreuves.

b) Vulnérabilité : ensemble, ralentir en conscience

e Le vulnérable place sa croissance dans |'étre plutdot que dans le faire.
refuse la frénésie du monde; il lui préfére une lenteur consciente. |l
recherche lui aussi la croissance, mais plutét que de la stimuler dans des
domaines matériels finis, ou elle en vient a nuire, il la suscite dans des
espaces spirituels illimités ou son déploiement infini est vertueux.

e || croit en I'aventure collective,

ocomme source de résilience bien plus pertinente que la posture
individualiste ;
o et surtout, comme source de sens pour I'ame humaine.

e || consent a se laisser « déranger » par ses ressentis intérieurs, qu’il prend
pour des indications (parfois inconfortables) de choix de vie a ajuster.

o |l apprend a trouver sa joie dans le bonheur des autres, ainsi que dans les
services qu’il rend et qu’il accepte de recevoir. Il est heureux de sentir les
caprices de son ego s’apaiser peu a peu.

e || croit en une mystérieuse source de vie et d’amour, gu’il nomme
confusément Dieu, et dont il ne finit pas de découvrir les innombrables
facettes.

3. Niveau d’exigence

a) Validité : vouloir tout

e De méme que I'homme occidental a colonisé les terres de ses fréres
d’autres continents, ’'hnomme du paradigme de la validité (et c’est souvent
le méme !) a colonisé la pyramide de Maslow. Il prétend que chaque étage
lui revient de droit. Il se scandalise de se voir refuser I'accés a tel ou tel
niveau. La santé est un droit absolu, tout comme I'alimentation raffinée, la
réalisation de soi, le dernier i-phone, etc. Sa norme, c'est « tout ». De ce
fait, il est complet par lui-méme, et peut fermer derriére lui la porte de son
ceeur.

e Au-dela du « vouloir tout », c’est méme le « vouloir plus » : en tout instant,
le niveau de confort souhaité n’est jamais le niveau de confort présent,
mais toujours son degré supérieur : I'eau courante ? Il faut qu’elle puisse
étre chaude. Le téléphone ? Qu’il se glisse dans ma poche et accede a
Internet. La voiture ? Qu’elle se conduise toute seule...

70



e Le valide qui peine a suivre le rythme de ces « vouloir tout/plus », se
refusant la honte publique de I'abdication, en vient a faire semblant. Il
évite de s’ouvrir a ses vulnérabilités, cache ses addictions honteuses, enfile
au matin un masque qui présente bien, et fait étalage de ses réussites sur
les réseaux sociaux... Et peut-étre bien que tous font semblant ?!

b) Vulnérabilité : la base, c’est bien acconflls -

e Le vulnérable, trop limité, ne peut qu’abdiquer m sement

devant I'échelle du bonheur véhiculée par le
valide. Mais c’est une abdication gagnante : il

securte \
/ kysiobogiqae

comprend que les exigences — toujours plus
complexes — que la vie moderne impose
mettent I'homme sur une route qui

s

diverge du sens fondamental de son | m 09.6'&,:,&
passage sur terre. Z:v 3%,4 e /JU'J{J
e La culture du vulnérable puise son

bonheur dans le petit peu (petit peu qui EX(gences du Valede
est, peu ou prou, la mesure de la Ei /fth s l/l"-e“"\ oble
justice™).
o avoir a manger, voila bien une grace, et qu’importe que ce soit raffiné ;
o étre en vie aujourd'hui... what else | &)
e La culture du vulnérable accueille tous ceux qui décrochent des exigences
de la validité. Ensemble, ils comblent autant que possible leurs
incomplétudes réciproques.

4. Interactions invisibles

a) Validité: la violence banale

e N’est-il pas choquant que le valide ait I'air de si bien tolérer que ce « tout »
gu’il considére comme un di soit accaparé au détriment de la nature, de
ses freres et sceurs des autres continents et de ceux des siécles a venir ?
« Mon diesel vaut plus que leur vie », semble-t-il estimer mollement
depuis le volant de son SUV.

e || profite de quantités de biens de consommation et de loisirs, dont il se
sert pour « vibrer » ; comme s'il y avait besoin de cela pour toucher le plus
vivant en soi.

B ¢f. « E.4.d - Niveau 3 — contre-culture », de ce chapitre : la « part équitable »

71



b) Vulnérabilité : la communion des vulnérables
e Dans le paradigme de la vulnérabilité, au contraire, toucher au plus vivant
en soi — qui est Dieu — vibre a I'unisson avec la communion des vulnérables.
e Cela exclut tout ce qui pourrait leur nuire.

X Un cri du ceeur!
Au nom de la communion des vulnérables,

e en tant qu’étre souffrant décentré du monde des valides, je me sens
profondément en communion avec ceux qui souffrent dans le monde. Ca
n’est pas une vague idée théorique : le frére vulnérable est absolument
mon frere que j'aime ;

e connaissant la souffrance, je déteste I'idée de faire souffrir ce frére.

Traduction avec des exemples :

e Je ne sais plus admirer un paysage — soit-il magnifique — si j'y accede par le
truchement de la voiture : I'image d’un petit frere africain, les pieds
enfichés dans une mare de pétrole, apparait inévitablement en filigrane.

e On connait, au moins un peu, la violence de l'industrie textile. Si je dois
arbitrer entre des vétements neufs, indignes a mon cceur car tissés de
souffrance, et des vétements élimés, distendus, déchirés qui m’affichent
comme indigne aux yeux du monde valide, je choisis la seconde option.

e Ces exemples sont des détails, mais leur puissance symbolique est grande :
la communion des vulnérables m’amene a une conversion qui fracasse,
pulvérise, volatilise en moi tous les codes violents du paradigme de la
validité : voiture, téléphone, beauté/bien-étre, etc.™

Le monde est au bord du gouffre. Partout, on lutte pour la survie, mais le
paradigme de la validité se régale de petits repas entre amis, avec ses verres a
pied bien alignés, et ce vin qui, « tu vas voir, se marie si bien avec cette
pintade ». Summum : le paradigme de la validité fait mémoire du fils de Dieu
naissant rejeté des hommes en mangeant des repas fastueux dans un entre-
soi excluant...

Alors, donnez-moi des vétements déchirés, de la biere éventée, de I'eau plate
et tiédasse, mais surtout, avec cela, donnez-moi des fréeres de route a aimer,
et avec qui partager ces biens déconsidérés. Tout le reste est pour moi un

« confort inconfortable™ ». 4_‘

" puisque méme a son échelle personnelle, la conversion ne se fait pas en un jour, il
faut bien composer concretement avec le monde actuel - cf. chapitre « 11l - C.1 - La
radicalité de la vulnérabilité est-elle exigeante ? » - cf. aussi {El}, apport « Les clés de
conversion » : la clé de la contradiction assumée avec bienveillance
!> expression issue de {SR}. Tant que j’y suis, {SR} encore : « il n’y a rien qui me rende
plus malade que de parler de pauvreté autour d’un joli diner gastronomique »

72



5. Relation a la souffrance

a) Validité : confort lénifiant
o Le valide recherche une vie confortable et exempte de souffrance.
o || considére que la souffrance lui est non seulement désagréable, mais
également préjudiciable.
e Pourtant, le confort :
o fragilise la résilience : le valide ne sait pas faire sans son confort ;
o attiédit les ames :
= |van Illich'® : « Chacun exige que le progrés mette fin aux souffrances
du corps, maintienne le plus longtemps possible la fraicheur de la
jeunesse, et prolonge la vie a l'infini. Ni vieillesse, ni douleur, ni
mort. Oubliant ainsi qu'un tel dégout de I'art de souffrir est la
négation méme de la condition humaine » ;
= Soljenitsyne'’ estime pour sa part que la vie occidentale « élevée
dans le culte du bien-étre terrestre » produit un « épuisement
spirituel » et un « affaiblissement du caractére » ;
= Nietzsche'®:

« Il est temps que 'homme se fixe a lui-méme son but. Il est temps que
I’'hnomme plante le germe de sa plus haute espérance. Maintenant son
sol est encore assez riche. Mais ce sol un jour sera pauvre et stérile et
aucun grand arbre ne pourra plus y croitre. Malheur ! Les temps sont
proches ol ’homme ne jettera plus par-dessus les hommes la fleche de
son désir, ou les cordes de son arc ne sauront plus vibrer ! Je vous le
dis : il faut porter encore en soi un chaos, pour pouvoir mettre au
monde une étoile dansante. Je vous le dis: vous portez en vous un
chaos. Malheur ! Les temps sont proches ol ’lhomme ne mettra plus
d’étoile au monde. Malheur ! Les temps sont proches du plus
méprisable des hommes, qui ne sait plus se mépriser lui-méme. Voici !
Je vous montre le dernier homme »

Mt 16,18-23 : Pierre, contestant 'annonce des souffrances a venir pour Jésus
(« il lui fallait [...] souffrir beaucoup de la part des anciens, des grands prétres

¢ « L'obsession de la santé parfaite », Le Monde Diplomatique, mars 1999
Y dans Le déclin du courage
¥ dans Ainsi parlait Zarathoustra - Wikipedia éclaire ainsi la notion de « dernier
homme » : « le dernier homme [désigne] I'extinction a venir du dépassement de soi
de I'nomme. Il représente I'état passif du nihilisme, dans lequel 'hnomme ne désirera
plus rien que le bien-étre et la sécurité »

73



et des scribes, étre tué, et le troisieme jour ressusciter ») s’entend asséner un
« Passe derriere moi, Satan ! ». Preuve de la tendance humaine a éviter la
souffrance. Et preuve aussi que ce n’est pas du gout de Jésus...

b) Vulnérabilité : accepter de traverser la souffrance
Le vulnérable, autant qu’il le peut, ne contourne pas la souffrance.
e Composant avec ce qui est dans une adaptation quotidienne, le vulnérable

renforce sa résilience ; mais I'essentiel n’est pas la.

e La fin de la vie terrestre de Jésus est une suite de consentements a la

souffrance : arrestation, brimades, jugement, moqueries, crucifixion. Plus
tét, jelinant quarante jours au désert, il va méme au devant de la
souffrance. Liiiibre, le gars ! A se demander si la libération que le Christ est
venu apporter sur terre n’est pas un peu de cette nature : I'’équanimité
devant la souffrance (on y revient dans quelques lignes). De méme, le
vulnérable, dans la mesure du possible, accueille ce qui vient :

o conscient que la vie ne lui doit pas la santé, le vulnérable accueille la

maladie,

o le vulnérable ne choisit pas sa mort : il essaie d’accueillir sa venue,

o la vulnérable accepte la vie qui se développe en elle®.
Il est précisé « dans la mesure du possible », parce que le vulnérable
consent également a ses impuissances intérieures. Il accepte de ne pas
réussir a se comporter selon ce qu’il percoit étre bon. Mais I'essentiel n’est
encore pas la. Il est dans ce qui suit...
Ce consentement a la souffrance n’est pas un acte de bravoure stoique
isolé et vain. Il releve du fait décisif de I'expérience humaine dont nous
entretenait Maurice Bellet dans le premier chapitre®. Elle témoigne de
I’espérance que les croix engendrent des résurrections. Le vulnérable qui,
grace a Dieu, consent a la souffrance qui I’assaille recoit la paix de I'ame et
devient signe d’espérance pour les personnes alentours ({EB} : « Si quelque
humain est descendu dans l'en-bas de I'en-bas, jusqu'a go(ter la grande
mort, sans que pourtant soit détruite en lui la semence de vie, alors nous
pouvons tout croire et tout espérer »).

19 , o . . YT
pour les évocations de I'euthanasie et de 'avortement, loin de moi I'idée de relayer

de froides injonctions de morale individuelle. J'imagine juste qu’un vulnérable (avec
sa propension a accueillir ce qui vient en y voyant la potentialité d’'une mystérieuse
grace) vivant dans une société au paradigme vulnérable (avec ses qualités d’entraide
et de soutien inconditionnel bien supérieures a ce que nous connaissons) serait plus
facilement enclin a accueillir la vie dans ses extrémités

2% ¢f. chapitre « | — D.2.c - La portée mystique de I'instant de la libération »

74



6. Rapport aux codes sociaux

a) Validité : codes aliénants
e Pour le valide, le sentiment d’appartenance est lié au statut social. Cette
appartenance se matérialise par un ensemble de codes qu’il est rassurant
de respecter : posséder des biens, étre en couple, avoir un bon travail...
e A l'inverse, ne pas respecter ces codes mene a un douloureux sentiment
d’exclusion.

b) Vulnérabilité : liberté d’étre !

o Le vulnérable se sent mal dans ces codes :

o si, comme il I'a appris, il faut posséder pour exister, alors il se sent mal
de ne pas posséder ;

o si, comme il I'a appris, il faut étre en couple et avoir des enfants pour
exister, alors il se sent mal de ne pas étre en couple et de ne pas avoir
d’enfants.

o Il devra alors trouver des étres pour lesquels on existe sans cela.

e Une fois passé le deuil des appartenances classiques, il trouve quantité
d'appartenances a développer :

o humanité : I'appartenance a la famille humaine ;

o nature : |'appartenance a la Création, avec Frére Soleil et Sceur Eau ;

o spirituel : 'appartenance de fils ou fille de Dieu.

o A se relier a ces appartenances gratuites, le vulnérable décorréle
appartenance et codes, pour une plus grande liberté d’ame. Il s’inspire
alors des figures « hors cadre » :

o les Henry David Thoreau, les Robert Louis Stevenson ;

o les saints, et leurs chemins tellement loin de ceux du monde (n’est-il
pas curieux, de la part de tant de bons chrétiens, d’étre si attaché
socialement au paradigme de la validité et de vénérer avec tant de foi
ces étres aux vies si tortueuses ?)... Justement, un témoignage de sainte
Thérése a toute sa place ici. ({TH}) :

« Un soir d’hiver, jJaccomplissais comme d’habitude mon petit office, il
faisait froid, il faisait nuit... Tout a coup j'entendis dans le lointain le son
harmonieux d’un instrument de musique, alors je me représentai un salon
bien éclairé, tout brillant de dorures, des jeunes filles élégamment vétues
se faisant mutuellement des compliments et des politesses mondaines ;
puis mon regard se porta sur la pauvre malade que je soutenais ; au lieu
d’une mélodie j'entendais de temps en temps ses gémissements plaintifs,
au lieu de dorures, je voyais les briques de notre cloitre austere, a peine
éclairé par une faible lueur. Je ne puis exprimer ce qui se passa dans mon

75




ame, ce que je sais c’est que le Seigneur I'illumina des rayons de la vérité
qui surpasserent tellement I'éclat ténébreux des fétes de la terre, que je
ne pouvais croire a mon bonheur... Ah | Pour jouir mille ans des fétes
mondaines, je n’aurais pas donné les dix minutes employées a remplir
mon humble office de charité... »

e Et le vulnérable de se surprendre :
oa estimer que c’est dans le désalignement d’avec le monde qu’on
devient humain ;
O a opter pour une vie sans cadre plutét qu'un cadre sans vie ;
o a préférer une flaque d’amour dans un terrain vague a une belle piscine
pleine de sa suffisance chlorée.

Ici, la balance entre les deux paradigmes mérite quand méme d’étre
rééquilibrée :

e s’il est vrai que les projets de vie conséquents (travailler, avoir une vie de
couple, etc.) présentent le risque d’étre détournés en moyens de nourrir
I'ego, ils peuvent également étre une authentique trame qui maintient les
personnes dans |'axe vertueux : contribuer au projet de Dieu.

e A l'inverse, un vulnérable qui serait trop chétif pour mettre en place une
telle trame, s’il s’évite effectivement la dérive égotique, perd du méme
coup un support précieux, ce qui le confronte lui aussi au risque de rater
I'essentiel*.

7. Rapport a la limite

a) Validité: aller de limite en limite
Notre société valide nous incite, en toute chose, a aller jusqu’a étre arrété par
une limite :

e dans la consommation, I'injonction est de consommer jusqu’a nos limites
financieres (qui peuvent méme étre dépassées par le crédit !) ;

e dans les interactions humaines (des rivalités professionnelles aux enjeux
géopolitiques), il s’agirait d’aller jusqu’a étre empéché par un autre qui,
selon le rapport de force, risque méme de nous repousser ;

e dans 'organisation de nos journées, la prescription tacite est de s’activer
jusqu’a I'épuisement.

Et le monde se régule comme ¢a ; et avec lui, chaque valide qui s’en réclame.

2! ¢f. {ML}, chapitre I.F « Contribuer 3 un projet qui me dépasse »

76



b) Vulnérabilité : choisir I'autolimitation

Le vulnérable voit dans son incapacité a jouer ce jeu une occasion d’en
dénoncer les régles (c’est un peu mauvais joueur, c’est vrai @!).

Il propose une autre regle du jeu : celle de 'autolimitation. Pour lui, ce qui
oriente les choix n’est plus la limite extérieure, mais la conscience intérieure.
Il se réjouit de cette parcelle de pouvoir qu’il décide délibérément de ne pas
utiliser. Il voit dans cette autolimitation :

e |'exercice de sa liberté ;

e une facon de ressembler a Dieu, car Dieu, tout puissant, s’autolimite.

Ainsi, I'autolimitation est I'exercice de la liberté pour soi et I'offrande de la
liberté pour autrui.
C'est a ce projet que veut travailler le vulnérable, et il s’évertue a en explorer
toutes les facettes :

e |limité dans ses ressources financieres, il trouve pourtant le golt de se
restreindre pour pouvoir donner ;

e malmené par les comportements prédateurs alentours, il concéde encore
davantage que ce qu’on lui prend (on est ici pleinement dans le concept de
non-violence de « faire honte »**: aller toucher la conscience de celui qui
opprime) ;

e ralenti par une santé fragile, il consacre sa plus belle énergie a la
contemplation (ha ha ha! Ca, le vulnérable que je suis y arrive pas du
tout I1).

8. Conclusion

On pourrait certainement poursuivre cet inventaire longtemps encore, en
reprenant notamment la longue liste de verbes du paragraphe « B.3.c.2 -
Justement, qu’est-ce qui flotte dans notre air ? ». Mais ¢a suffit comme ¢a !

Ce sous-chapitre, observant les deux paradigmes dans différentes dimensions,
compléte bien le sous-chapitre précédent. Tout est désormais bien
décortiqué !

Tout est bien décortiqué, mais nous sommes la sans élan devant la chose que
nous observons. L'étude temporelle du sous-chapitre qui vient nous permet
d’initier une dynamique (qui sera rendue opérationnelle par le dernier sous-
chapitre).

2 ¢f. {ML}, chapitre II.G « La non-violence aux racines spirituelles »
77



D. Approche temporelle

1. Introduction

L'approche temporelle nous permet d’éclairer plusieurs points de natures

différentes :

e observer le flux et le reflux de chacun des paradigmes au fil de I'histoire, et
comprendre la spécificité et I'importance de la période actuelle ;
e en profiter pour quantifier la proportion de chacun des paradigmes dans

un avenir utopique ;

e dévoiler I'importance cruciale d’un basculement de paradigme dans le
temps présent (et a plus forte raison encore dans un avenir proche).

2. Va-et-vient dans I'histoire

a) De tout temps

On dirait bien que de tout temps, et
encore aujourd’hui dans de nombreuses
parties du monde (en gros, hors « pays

riches »), c’est le paradigme de

vulnérabilité qui est le lot de I'humanité.
Tout juste, une part plus ou moins grande

d’ « élites » s’en soustraient.

b) Hier

Récemment, avec les trente
glorieuses, toute la société
occidentale s’est sentie aspirée vers
le paradigme de la modernité”. La
vulnérabilité est devenue ringarde.
Pendant ces années, la croyance
dans le progrés et la résorption de la
pauvreté matérielle ont produit un
certain  alignement entre le
paradigme (force) et la sensation

PARADIGHE
VALIDITE | VULNERRBILITE

PARADIGHE
VALIDITE | VULNERRBILITE

modecnits

intérieure des individus (force également). On a cru y trouver une sorte
d’aboutissement : I'étre humain était arrivé a sa pleine réalisation, fin de
I'Histoire ! Les rares fous qui y voyaient la négation de I'essence humaine et

du message de I'Evangile étaient raillés...

2

3 . P TIY . P T
autre nom du paradigme de la validité, avec une connotation légérement différente

78



c) Leretournement qui s’ouvre

Heureusement, en 2024, PARAD|GHE
I"avenir fascine bien moins qu’il o .
n’inquiete. Et heureusement VALIDITE | VULNERRBILITE

encore (je peux me permettre fn_/l'iju
d’écrire ¢a : j’en fais partie !), la DL%.___,\_\ll {on,
masse de ceux qui sont ' l\ /
éprouvés au point de ne plus
pouvoir suivre s’étoffe de jour
en__jour. L'alignement est
rompu, et avec lui l'illusion de la
modernité triomphante. Peu a peu, ce paradigme de la modernité apparait
comme un ensemble qui broie et qui violente. Il n’y a rien a sauver en lui, si ce
n’est les ames qui s’en échappent au fil du temps (hum... je me demande
toujours si ces phrases percutantes servent par leur clarté, ou bien desservent
par leur dureté... pardon si ¢a blesse).

J

-
<« 7 N

Il est difficile d’abandonner un paradigme (surtout lorsque celui-ci flatte si
bien ce que notre striatum recherche : confort, facilité...), et s’affranchir de
son systeme de valorisation et de récompense. Mais on peut s’attendre a un
puissant « effet de rattrapage », notamment parce que* :

e la tension entre le paradigme de la modernité et le ressenti
intérieur devient intenable (les conditions — hors sol, a grand renfort
d’énergie fossile — qui ont permis le développement de la modernité se
sont tellement dégradées que I'écart devient invivable entre I'idéal qui
continue a étre projeté et la réalité des vies)... Partout, entend-on dire, les
corps sont fatigués, les ames sont blémes, l'usure s’accumule (de
I'agricultrice surmenée au soignant des EHPAD au dos brisé, du salarié
privé de sens a I’étudiante qui cumule les petits boulots, de la psychotique
sans soin au retraité esseulé...). Ca se tend, au point de craquer ;

e les exemples de défection se multiplient autour de nous (il est bien plus
facile de clamer : « le roi est nu » quand d’autres le font autour de soi®).

Il reste a cette masse d’éprouvés a prendre conscience qu’elle n’est pas le
poids mort que le paradigme de la validité voit en elle. Et qu’elle est méme
une voie de salut, apte a contribuer a remettre I’'humanité a sa juste place.

24 . N N
cf. {El}, apport « La conversion communautaire », « D’ou vient cet

individualisme ? » (courbe au bas de la page 222)
> of. principe des interactions spéculaires, si bien illustré par le conte « les habits
neufs de 'empereur » (Andersen), et expliqué dans {El}, apport « Freins et moteurs a
la conversion vers I'écologie intégrale », paragraphe « Frein : tout est figé »

79



3. Quelle proportion de chaque substance

Justement, quelle est sa juste place? Dans les schémas des pages
précédentes, on voit la répartition vulnérabilité/validité osciller au fil du
temps. Quel serait donc la répartition idéale ?

a) Laposition molle: 50 %

Souvent, on plaidera pour un taux de 50 % en se référant aux invitations de la
tradition chrétienne a la saine force autant qu’a la saine humilité. « La gloire
de Dieu, c’est 'homme vivant », disait saint Irénée de Lyon. Ca n’est pas
I’'homme rabougri. C’'est vrai: la force est absolument une vertu, au méme
titre que I'humilité. L’exercice de ces vertus — 'une comme l'autre, produit de
grandes et belles choses.

Suivant cette lecture, on constatera que le paradigme de la validité a
déséquilibré la balance entre ces deux substances, au profit de la force.

Ainsi, on invitera a une attention particuliere a la vulnérabilité,
en précisant qu’en d’autres occasions, ol la société
aurait été marquée par une vulnérabilité
invalidante, c’e(t été un sursaut de force
gu’on aurait appelé de nos voeux !

Mais ce «on» que jutilise trahit ma
réserve par rapport a ce point de vue. Car ce qui m’anime, c’est... le 100 % !

b) La position forte : 100 % vulnérable

«100% » qui revient a extraire PARADI|GHE
totale.m.er)t I hommej du paradigme de JALIDITE :' VULNERRBILITE
la_validité. Ca parait un peu fort de !

café ! Serais-je de ceux qui conspuent i

la réussite et vénérent I'échec ? Non, @Q
je reconnais la vertu de la force, mais,

effronté, je maintiens ma position. Peufle pe DIEU

N \ ) v

- (Puus PERSONNE)

Je pourrais me contenter d’un

argument d’autorité, en citant sainte

Thérése (docteur de I'Eglise, excusez du peu) ({TH}) : « L’ascenseur qui doit
m’élever jusqu’au Ciel, ce sont vos bras, 0 Jésus | Pour cela je n’ai pas besoin
de grandir, au contraire il faut que je reste petite, que je le devienne de plus
en plus » ; mais j’ai aussi mon raisonnement a moi !

80



Pour retomber sur mes pattes, je propose %,
une représentation sur deux plans : ~. anﬁ‘ LJ&
e le plan sociétal, avec sa pauvreté et sa U \\\S“C
puissance (« PAPU » ??? Non : F - \/’/"_’*’%
~ st
« PAuvreté | PUissance » !  Aaah, A Sy Hrew
’ \ \
d’accord !) ) N . .
e le plan spirituel : HUmilité et FOrce (dont *-_ { ‘_,7
on a dit tout le bien qu’on pensait un peu / b (a)
lus haut). \ ey
P ) =

De la, on s’éloigne du paradigme de la validité, en deux étapes (il faut se
concentrer un peu, parce que c’est pas hyper simple) :
e Distinguer des notions trompeusement proches :

ola puissance moderne, qui baigne dans la
tentation dominatrice, n’est pas la vertu de
force, mais son image écornée par le péché.
Le paradigme de la validité est donc la force
malade traduite en dogme.
ola vulnérabilité est une fagcon de vivre la
pauvreté, qui, ouvrant la petite porte® vers le
plan spirituel, méne a la vertu d’humilité. Les épreuves ne sont pas le
ceceur, bien sir, mais ce sont souvent elles qui permettent de trouver le
coeur?’. Si d’autres arrivent au coeur autrement, gloire a Dieu !
e Reconnaitre une différence de nature :
o qui dirait que le gaméte male et le gamete femelle sont de méme
nature ? Qui dirait que la voile et le gouvernail sont de méme nature ?
o de méme, Humilité et Force ne sont pas des éléments de méme nature,
que I'on placerait sur les plateaux d’une balance pour les équilibrer :
= "humilité est le champ. Le paysan prépare longuement son champ.
La est tout le labeur : il le draine, 'amende, le travaille ;
= et la force est la graine... D’'un geste (auguste, certes, mais bref), il
jette la graine en terre ;
= |a graine poussera d’autant mieux que le champ aura été préparé.
Des deux étapes précédentes, on comprend :
e que le paradigme de la validité n’est pas la vertu cardinale de force ;

%% ¢f. chapitre « | — C.1 - La grande porte et la porte étroite »

%7 ¢f. chapitre « | — B.2 - La félure et la lumiére »

81



e et que méme cette vertu de force, étant donnée sa nature, n’est, dans le
cceur de I'étre humain, que le parachevement d’un lent travail au contact

de I'humilité.

02 Co 12,7-9: « Ma puissance donne toute sa mesure dans la

faiblesse » ;

o0 {BD}: « Seule la contemplation de nos limites et de notre misere nous
met un plan au-dessus: qui s’abaisse sera élevé. Le mouvement
ascendant en nous est vain s’il ne procéde pas d’un mouvement

descendant » ;

o Jésus qui lave les pieds de ses disciples, c’est une action (force) breve,

dont la grandeur vient d’'une profonde imprégnation d’humilité.

Bref, il est donc bon que notre société mette toute
son attention a restaurer le terrain de son humilité

(grace au paradigme de la vulnérabilité) ; ce qui lui

redonnera _accés & une puissance saine®,

découlant pleinement de sa vertu de force.

4. Iln’y a qu’a consentir

a) Feindre la vulnérabilité ?

C'est bien beau, tout ca, mais le paradigme de la vulnérabilité ne se décrete
pas intellectuellement : il se ressent, il s"éprouve ! Moi-méme, il m’a fallu un
paquet d’épreuves pour que je céde; et mes « rechutes » validistes sont
encore nombreuses ! Bien sdr, chacun vit des épreuves ; et une invitation a se
laisser transformer par elles, plutoét que de s’accrocher a son paradigme de
valide, pourrait porter quelque fruit. Mais ca me semble un objectif bien Iéger

pour un livre de cette qualité... @Non : il y a mieux a dire !

On pourrait dire que I'adhésion a I’Evangile nous rend a coup s{r vulnérables :
e {FV}: « L'Evangile si je le prends au sérieux, il vulnérabilise, et pas qu'un
peu : si je le prends au sérieux, et que j'aime comme Dieu aime, que j'aime
les ennemis, que je reconnais Dieu dans le pauvre, le petit, le fragile, etc.

¢a change complétement ma vie ».

o {FV}: « Il faudrait qu'on reprenne conscience de ce scandale de Dieu qui se
fait petit, l'incarnation, la mort de Jésus en croix. [...] Le dieu qui s'offre aux

chrétiens n'est pas dans la toute-puissance ».

28

autrement, de maniére (j’espére) complémentaire

cf. {ML}, chapitre 1.H, « L’équilibre {puissance — humilité} : les choses y sont dites

82



Mais il y a encore a dire, car I'époque (actuelle et dans un futur proche) est
propice au retour de la vulnérabilité.

b) L’effet de la période actuelle

Si 'on veut regarder les choses comme elles sont, dans notre XXle siecle
déboussolé, le simple fait que nous jouions un role dans la société (méme
absolument anodin : consommer, travailler, se déplacer, communiquer, se
divertir, se nourrir, se soigner ; et méme si nous visons de bonne foi le bon et
le beau) nous place de fait dans une posture maltraitante”. Il suffit de
regarder 3 I'intérieur de soi : c’est une question de sincérité de regard™®...
L’éthique suffirait a nous secouer, mais puisque nous sommes chrétiens (si tu
I’es 1), formulons les choses ainsi : « mon Dieu, par ma vie quotidienne, je nuis
a ta Création ». Vive douleur : nous ne sommes pas dignes de la mission
confiée des la Genese, pietres intendants® |

Puisque ce rdle que PARADIGHE K
nous jouons  est z ) : 2 ]
anodin, puisque /{RLTID"TE) : \(dl_/hé{t@ﬂ[?f’{-lk
toutes les pratiques m’"ﬁf/”“"“ . uctdele)

destructrices de |la
société  se  sont Q \
répandues  jusqu’a \
devenir absolument

i FfoloRelTeny | |DERe
normales, il est trés R £ire Recrenen
’ )0 T
difficile de s’en ek e LibATiaue

extraire®. Effroi :
«mon Dieu, je NE f)

SAIS PAS vivre sans @ .2J 2]
nuire a ta Création ».

Alors, commence le chemin de croix (qui est également un chemin de joie !) :
consommer autrement ? Travailler autrement ? Se déplacer, communiquer,
se nourrir, se soigner... autrement. Quitter tout ce qui tue la Création est une
entreprise colossale : perdre ses reperes, perdre son statut, perdre ses
sécurités. Si ¢a, ca amene pas au paradigme de la vulnérabilité, je veux bien
manger mon chapeau !

e A I e s e - - - -

29 . T . .
cf. aussi « C.4.a - Validité : la violence banale », dans ce chapitre

% dans {LS} 218, le pape nous invite justement a : « examiner nos vies et reconnaitre
de quelle fagon nous offensons la création »
3t {CC}, méditation « Venons-nous réellement sur terre pour la détruire ? »
32 {CC}, méditation « Difficile d’avoir conscience d’un mal qui nous est banal »
83



Bref, renoncer a cette violence ordinaire conduit a se déposséder de ce qui
prémunit contre I'état de vulnérabilité, et ainsi a faire d’une pierre deux
coups :
e retrouver la saine place du contributeur de la Création (¢a fait du bien !),
e et se trouver replacé dans le paradigme de la vulnérabilité qui guide I'ame
humaine vers le meilleur d’elle-méme.

Quand le pape Francois parle, dans Laudato si’, de conversion a I’écologie
intégrale (et on connait la radicalité du mot conversion), je crois bien que c’est
de ce processus dont il s’agit.

Tant qu’a parler de Laudato si’, le pape nous y invite également a la
conversion communautaire (autre conversion, méme radicalité !). On pressent
bien ici, tels que les enjeux sont présentés, que le développement de
pratiques d’interdépendance devient une impérieuse nécessité*.

Ainsi, il n'y a pas a faire un simulacre de passage au paradigme de la
vulnérabilité : il n’y a qu’a décider de rompre avec |'excroissance actuelle qui
organise un simulacre de toute-puissance, pour revenir a la réalité de notre
nature, pas trés enviable peut-étre, mais paradoxalement libératrice. Oui, si je
fais abstraction de toutes ces béquilles mortiferes, je suis fondamentalement
vulnérable.

Quelques phrases pour situer le degré de dérangement ressenti par celui qui
accueille le défi :

e {4F}: « Pour nous éviter quelques menues besognes comme d’allumer la
lampe ou le feu, d’aller a pied de lieu en lieu ou d’un étage a l'autre, il faut
que des milliers d’hommes se déménent au fond des mines et dans des
usines parmi des bruits et des fumées d’enfer, si bien que notre léger
soulagement n’est qu’un déplacement de la formidable charge; lequel
désaxe la balance de la justice, de I'accord et de la paix »

e {4F} : « Réduire nos désirs a nos besoins, et nos besoins a I'extréme »

o {BD}: « Il faut discriminer le superflu de I'essentiel, les mirages du siécle de
I""Unique nécessaire" »

e Saint Basile : « A I'affamé appartient le pain que tu gardes. A I'homme nu,
le manteau que recelent tes coffres. Au va-nu-pieds la chaussure qui
pourrit chez toi. Au miséreux, I'argent que tu tiens enfoui ».

** les choses sont dites ici de maniére un peu abruptes, {VL}, livret « Garde-t-on ses
moufles en été ? » développe tout ¢a plus en longueur
84



https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=affame
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=appartient
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=pain
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=que
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=gardes
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=homme
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=manteau
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=que
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=recelent
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=tes
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=coffres
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=va-nu-pieds
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=chaussure
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=qui
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=pourrit
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=chez
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=toi
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=misereux
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=argent
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=que
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=tiens
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=enfoui

e {AF}: « Si tu veux la paix, ne prépare pas la guerre. Si tu ne veux pas la
guerre, répare la paix. Pour ce, fais-toi pauvre »

Aie aie aie ! Nous voila dans I'inconfortable position du jeune homme riche de
I’'Evangile (Mt 19 21,22 : « Jésus lui répondit: "Si tu veux étre parfait, va,
vends ce que tu possedes, donne-le aux pauvres, et tu auras un trésor dans
les cieux. Puis viens, suis-moi." A ces mots, le jeune homme s’en alla tout
triste, car il avait de grands biens ».

La tradition chrétienne corrompue par un esprit bourgeois a su imposer une
lecture symbolique de cette scéne, et c’est bien commode. Mais, aujourd’hui,
le chaos du monde nous interpelle : en conscience, que faisons-nous de ce
passage ?!

r XI.  Unregard sans voile
Gilbert® (un autre ami inspiré) livre une illustration de la puissance

perturbatrice de la période actuelle, quand on consent a se laisser déranger :

e « Je suis "intranquille", en souffrance et en colére. Je trouve insupportable
de rester dans ce monde qui ne voit pas — ou ne veut pas voir — et n’agit
pas comme il le devrait. "J’ose transformer en souffrance personnelle ce
qui se passe dans le monde" pour reprendre I’expression du pape Francois
dans Laudato si’ §19 » ;

e « Je ne sais plus comment m’y prendre pour avancer. Je suis anéanti. La
conscience vive de la réalité m’atteint moralement. Et elle me fait
abandonner parmi mes activités celles qui me paraissent futiles. [...] Je n’ai
plus golt aux divertissements, aux distractions. » ;

e « Il me reste les joies simples de la vie, celle des moments en famille, des
relations vraies entre les personnes, de la contemplation de I'appétit de
vie d’'un enfant, de la perception de la respiration de la nature autour de
moi, de la satisfaction d’une tiche effectuée avec soin, d’un service
rendu... En fait, c’est déja beaucoup ! »;

e « J’'ai une aversion particuliere contre ces moyens de transport
hypercarbonés qu’on utilise impunément pour des prix dérisoires. Ce sont
des injures aux terriens victimes des aujourd’hui du réchauffement
climatique qui, du sol d’Afrique ou d’ailleurs, les regardent passer ». “

Il faut bien dire et redire une chose... Rhaaa | Comment dire ?! Renoncer au
confort de la modernité, ¢ca n’est pas triste. Si 'on présuppose que c’est triste,
c’est que le mensonge de la modernité nous a trompés.

** dans son livre Chemin du sens, 3 paraitre bientdt (espérons !)
85



On entend parfois I'expression d’une colere jalouse, envers les « boomers »,
qui auraient pillé la planete pour s’offrir une vie de réve. Qu’ils aient pillé la
planéte, ¢a oui (sans rancune (3 !), mais certainement pas pour une vie de
réve | Je ne peux pas envier cette vie déconnectée de la Vie, qui consiste a
glisser sur le tapis roulant de la facilité, a partir un week-end dans un
«resort » au Maroc, a rouler dans une grosse cylindrée climatisée... Les
premieres victimes de la modernité, ce sont ces boomers eux-mémes, et la
colére jalouse ressentie n’est que le signe que le mensonge a prise sur nous.
Comme il est difficile a déconstruire, ce mensonge !
C'est que, prévoyante, la modernité a effacé les traces d’'une forme de vie
alternative : elle a créé un environnement dans lequel la vulnérabilité était
parfois absente, souvent impalpable, toujours taboue. Dans nos esprits, elle a
pris la forme d’une déficience a fuir.
Et on se retrouve a voir des pauvres types comme moi suer sang et eau pour
produire un livre qui, au final, retrace maladroitement les contours d’une
réalité pourtant évidente a I'’ensemble du vivant !
Nous vivons simplement la fin d’une colossale aberration. Cette aberration a
écrit en nous des choses fausses. En vrai,

e le vivant est vulnérable, incomplet, en sursis, toujours guetté par la

pénurie ;
e invivable dans le paradigme de la validité, cette vulnérabilité trouve sa
place, son sens, sa réalisation dans un paradigme taillé pour elle...

5. L’effet de demain

Ci-dessous, trois développements, comme trois facons de présager de
bouleversements susceptibles de rendre friable I'hégémonie actuelle —
apparemment immuable — du paradigme de la validité.

a) Se préparer aujourd’hui a un demain bien sombre

Si aujourd’hui, la plongée dans la vulnérabilité implique encore souvent un
consentement qui requiert la bonne volonté individuelle, I'avenir sombre et
incertain du monde pourrait bien nous précipiter tous, sous peu, dans une
situation de vulnérabilité assez radicale et assez peu choisie : déréglement
climatique, effondrement de la biodiversité, dégradation des sols agricoles,
difficultés d’acces a I'eau, mouvements migratoires colossaux, guerres, etc.
risquent de mener d’ici peu a une transformation drastique du contexte dans
lequel chacun de nous évolue au quotidien. Comme I'écrit {EB}, le monde que
nous connaissons va disparaitre : « Adieu I'expansion, le toujours plus, le
demain sera meilleur, la bourse, les bagnoles et la politique des USA ! Tout
par terre. [...] On y va, ¢a au moins c'est sir. Tous le savent, sauf ceux qui ne

86




veulent pas le savoir. Il est vrai qu'ils sont assez nombreux » (Ouch ! J’ai peut
étre tort de citer des auteurs si éloquents : ¢a souligne, par contraste, ma
fadeur a moi. Bof, c’est ainsi ! @).

Ce qui amoindrit considérablement le degré d’utopie de ce livre : il ne s’agit
pas de mobiliser une quantité d’énergie titanesque pour faire advenir un
basculement de paradigme, mais bien de s’ajuster a un phénomene qui va
inévitablement se produire.

Cependant, les désastres a venir n’impliquent pas mécaniquement un
basculement dans le paradigme de la vulnérabilité : dans toute catastrophe, la
tiédeur préexistante se mue en deux substances opposées : I'entraide et la loi
du plus fort, dans des proportions variables. La crise de 1929 a amené la
montée du fascisme (loi du plus fort), et il se pourrait bien que le XXI° siécle
suive le méme chemin. Déja, les haut-parleurs médiatiques nous enjoignent a
résister par la force a la loi-du-plus-fort-du-camp-d’en-face™...

Mais le paradigme de la vulnérabilité ne se perd pas dans les prévisions et la
stratégie : il se cultive au présent, pour lui-méme, et pour, si possible, créer
des conditions favorables a ce que, une fois I'adversité venue, nous glissions
plus naturellement vers I'entraide.

b) Les fracas du match modernité vs « en-bas »
Dans {EB}, Bellet annonce I’échec du projet de suppression des abimes de
I’ame humaine (ce qu’il appelle I’ « en-bas ») que porte la modernité :

e Ce qui nous est proclamé : « Le bouleversement qu'introduit le progres
bondissant de la technique [...] signifie I'avenement d'un nouvel age, une
mutation d'une ampleur comparable a l'apparition du néolithique. Quand
ce processus est suffisamment avancé, et il avance ou avancera partout,
I'homme d'en bas, dit-on, a disparu. [...]. Les terreurs mythiques, c'est
derriére nous ».

e Ce projet échoue, car I’ « en-bas » est une composante immuable de I'étre
humain : « Mais c'est faux, et c'est ce que révelent, bien malgré eux, ceux
chez qui la douleur éclate. En réalité, quiconque ose regarder sa propre
vie, sans les lunettes roses que nous impose le commerce universel, doit
bien constater qu’en lui cette dimension demeure ».

e Cet échec est heureux, car I'en-bas est aussi ce qui amene au paradigme
de la vulnérabilité : « Et voila le terrible point: c'est dans I'en-bas que

35 . . . . . N
cf. {ML}, chapitre I.G « Justice, guerre et non-violence » : rien n’oblige a succomber

aux logiques du fascisme. Mais la voie non-violente, la voie de I’entraide, la voie de
I’'Evangile, est d’autant plus crédible qu’elle est cultivée, sur le long terme

87



I'étre humain peut connaitre sa grandeur; c'est en [...] en traversant la
ténebre qu'il en vient a qui il est. Tel est I'humain de I'humain ».
Bref, selon lui, le projet de la modernité est voué a I'échec : plus le couvercle
se croira solide, plus I'inévitable refoulement de I'en-bas sera explosif !

c) Dénoncer la folle promesse de la modernité
Dans La robustesse du vivant, Olivier Hamant souligne aussi le caractere
exceptionnellement instable de I'époque actuelle :

e « Les rapports scientifiques convergent pour qualifier le XXI° siécle : il sera
fluctuant »

e « Il va falloir apprendre a vivre en perdant le contréle. Nous quittons le
néolithique. » (encore cette histoire de néolithique, ils se sont passés le
mot, avec Bellet, ou quoi ?! )

Cette instabilité discrédite absolument le paradigme de la performance
(proche de celui de la validité), au profit d’'un fonctionnement plus robuste,
qui n’est pas sans liens avec le paradigme de la vulnérabilité :

e « La performance sort nécessairement de I'équation: dans tous les
réseaux du vivant (neurones, écosystemes, etc.), on trouve
I’'hétérogénéité, des processus aléatoires, des lenteurs, des délais, des
redondances, des incohérences, des erreurs, de I'inachévement ».

e « 'entrée dans l'ére de la pierre rugueuse, bricolée, hétérogene et
polyvalente »

e « Remplacer la performance par la robustesse constitue une révolution
copernicienne ».

La encore, on sent que le maftre-mot n’est pas la stabilité. Il y a des breches a
investir !

6. Conclusion
L'approche temporelle permet d’établir que :

e nous en sommes a un point de |'histoire ou notre imaginaire collectif,
encore gonflé d’un individualisme hérité des décennies passées, ne peut
plus masquer son incompatibilité avec la période actuelle ;

e le paradigme qui correspond a I’'ame humaine est celui de la vulnérabilité ;

e pour basculer dans ce paradigme, inutile de simuler ! Il « suffit » de choisir
de débrancher la perfusion technologico-pétroliere qui dope nos
existences...

e ce choix, difficile a poser aujourd’hui, n’est qu’une anticipation, une
préparation a I'inéluctable de demain.

Nous voila préts a passer a I'action. C'est I'objet du sous-chapitre suivant, qui
distribue des réles a chacun...

88




E. Imaginer autre chose

1. Introduction
Petit point d’étape :
e Nous avons nommeé cette réalité imperceptible qu’est le paradigme.
e Nous avons établi que le paradigme qui prédomine actuellement dans
notre société n’était plus ajusté aux temps présents.
e Alors probablement qu’il convient d’en changer ? Nous en avons identifié
un autre, qui parait sensiblement plus adapté...

Oui, mais on change pas de paradigme comme de chemise !
e || faut pouvoir : un paradigme, ¢a nous constitue. C'est intriqué avec notre
étre. Pas facile de s’en dépétrer !
e Et il faut vouloir : le paradigme en vigueur, il flatte plutét bien nos ames
humaines...

Alors, dans ce sous-chapitre,
e commencgons par nommer la nature du changement qui est en jeu ;
e et comme tout changement a besoin d’acteurs, nous continuerons en
donnant un réle a chacun.

2. Poser l'objectif

a) Tout changer pour que rien ne change ? Nooon
Selon {IS}, deux modéles se sont succédés depuis le XVle siecle :
e un modele de domination (Descartes: « Nous rendre maitres et
possesseurs de la nature ») ;
e qui « s’est retourné en son contraire qui est le modele postmoderne de la
faiblesse. On ne compte plus les ouvrages qui font I'éloge de la faiblesse,
de la lenteur, [...], de la fuite, de la paresse, de l'oisiveté... ».

D’apparence, le second modele est en rupture radicale avec le premier. Mais
{IS} continue : « Toutefois, le modele de la faiblesse n’a pas conduit a une
réévaluation de celle-ci. Si la vulnérabilité est reconnue comme constitutive
de toute vie, elle reste vue de maniere négative. [...] Comment s’en étonner ?
Les contraires appartiennent au méme genre. Un cogito humilié réagit au
cogito exalté, donc hérite de ses limites [...]. Que, désormais, prendre soin de
la vulnérabilité devienne un acte central, voire I'acte central de I'éthique
n’empéche pas qu’elle soit évaluée de maniere dépréciative ».

89



b) Changer a la racine ? Ouiii

« Les contraires appartiennent au méme genre ». Et nous, il nous faut un
autre genre. On se situe a un degré plus profond que ce que I'intuition nous
suggere : il ne s’agit pas de demander a notre étre de réévaluer sa position sur
le sujet de la vulnérabilité, mais bien de transformer notre étre selon le
paradigme de la vulnérabilité. Chantier colossal, dont I'ampleur ne peut pas
se penser a priori, étant donné que c’est la substance méme de ce qui pense
qui est amenée a étre transformée.

Conversion des étres, et, de maniére concomitante, conversion des structures
(il est d’ailleurs bien difficile de savoir qui de I'ceuf ou de la poule®..). A
I'instar des grandes luttes de notre temps (racisme, écologie, féminisme, etc.),
nous avons, dans le domaine de la vulnérabilité, un chantier « déconstruction
idéologique » a mener. Un chantier du méme ordre de grandeur ? Oui, je le
crois. Car si le féminisme répond au patriarcat (ce qui n’est pas une mince
affaire), la vulnérabilité répond a tout ce qui se cache derriére la validité, et
qui marque tant notre époque au point de menacer I'équilibre de notre
planéte : performance, accélération, culte de I'ego... Il me semble que ce n’est
pas non plus une mince affaire (peut-étre bien d’ailleurs que ces deux affaires
ont un lien de parenté) !

Vertige : sur quoi, alors, nous appuyer ?
® nous ne partons pas de nulle part : tout est (notamment) dans I’'Evangile !
La foi chrétienne est familiere avec :

ole degré de transformation (la notion de « conversion » est centrale
dans la foi chrétienne) ;

ola direction de la transformation (si bien représentée par Ia
vulnérabilité consentie de Jésus tout au long de sa vie).

¢ {IS} donne également quelques pistes plus sociologiques :

o « La vulnérabilité doit trouver sa place dans toutes les activités régies
par I’économique et le politique » ;

o « La vulnérabilité humaine n’est pas une faiblesse a rectifier, mais un
socle anthropologique a partir duquel il convient de construire la vie
sociale comme vie relationnelle respectueuse du "mystére" de chaque
étre »;

o« La question est alors : existe-t-il des conditions organisationnelles
favorisant la reconnexion a sa propre vulnérabilité ? »

3 {ML}, chapitre I.E.V.3.c — « Pour une société harmonieuse, un étre humain debout »
90




L'ambition est bien celle-la: acceptant la vulnérabilitt comme socle
anthropologique incontournable, concevoir une société qui, prenant en
compte cette vulnérabilité, lui permet de se révéler positive. C'est cela, la
révolution vulnérable. Révolution non pas au sens d’insurrection, mais au
sens de renversement, de changement de paradigme.

Bien entendu, ni le fait que j'écrive ce livre ni le fait que tu le lises ne fera
advenir de révolution. Mais...

e mais comme on |'a écrit plus haut, la modernité occidentale triomphante
est plus fragile qu’elle ne le proclame. Et plus elle s’obstine, plus elle se
fragilise : elle produit elle-méme les conditions de son effondrement, de
sorte que la tragique l'alternative posée par Martin Luther-King (dans un
autre contexte) : « Vivre comme des fréres ou mourir comme des idiots »
devient de plus en plus incontournable. Alors, c’est le moment de rouvrir
le grand livre des utopies ;

e en outre, celui qui vit selon le paradigme de la vulnérabilité se moque des
chances de succés. Ce qui compte pour lui n’est pas ce qui est faisable,
mais ce qui est juste. Non pas calculer, mais « veiller » (Mc 13,35-37) ;

e et enfin, il ne s’agit pas d’idéologie, mais du concret de nos vies : nous
sommes de plus en plus nombreux a étre a bout de souffle. Et chacun,
étant donné le paradigme en vigueur, souffre de sa souffrance méme !

3. Penser autrement et agir autrement

Il'y a a penser autrement... Les bribes de paradigme de la vulnérabilité qu’on a
pu collecter plus haut®” sont des réactions au paradigme de la validité. Or, un
paradigme ne se définit pas en calquant la trame d’un autre : il configure sa
propre trame selon ce que sa propre nature appelle. Comment on fait ? J'sais
pas bien, mais...

e ... on peut commencer par ne plus faire de la vulnérabilité un point aveugle
de la société ({CV} : « mettre fin au déni des vulnérabilités, qu’elles soient
ontologiques, sociales ou systémiques ») ;

e Pour cela, prendre de la distance sur nous-mémes ({CV}: « s’extirper,
s’exfiltrer de la réalité telle qu’elle nous est proposée aujourd’hui ») ;

e Puis concevoir une vision ;

e Et alors, donner corps a cette vision en développer des pratiques.

Piouf... Epuisant | Heureusement que, fidéle au paradigme de la vulnérabilité,
on se contente d’accompagner tout ¢a sans chercher a le maitriser !

¥ ¢f. « C - Anatomie des paradigmes », dans ce chapitre

91



Et puisque sur cette terre, tout s’incarne, penser autrement ne suffit pas. Il
faut vivre les choses autrement. Il faut que chacun, valide et vulnérable (et, en
chacun de nous, la part valide et la part vulnérable), trouve son role dans
I’'entreprise de basculement vers le paradigme de la vulnérabilité. Hi hi ! A lire,
ca doit avoir l'air assez clownesque : je parle comme si jétais un haut
responsable en charge de I'organisation d’un projet d’envergure... « Monsieur
le ministre de la transition vulnérable, bonjour ! Quelle mesure comptez-
VO.... » .... « Eh, Olivier, réveille-toi : tu baves sur ton clavier ! »...

4. Des réles pour les valides

a) Roles graduels
Me basant sur la réflexion menée par le collectif Anastasis pour I'organisation
du premier Festival des Poussiéres, je vais plutot parler de pauvreté que de
vulnérabilité, ici, mais ¢a revient au méme !
Le collectif parle de trois appels :
e « nous mettre a I'écoute des plus pauvres pour entendre la voix du Christ a
travers eux;
e construire le Royaume en luttant pour la justice, pour éradiquer la misére ;
e nous faire pauvres ».

Voici une bien belle intention! Je m’en inspire grandement dans le
développement qui suit, ou ces appels deviennent des « niveaux », comme
dans un jeu vidéo. On notera que :
e on passe de trois appels a cing niveaux: le premier appel étant
décomposé ;
o |a difficulté des niveaux va en grandissant (plus ou moins... parce qu’en
fait, le niveau 3, il est vachement dur !), pour accompagner la progressmn

b) Niveau 1 - humanité (inclusivité)
Il est bon que les personnes valides (puisque ce sont
principalement elles qui organisent la vie d’une société)
créent les conditions d’accueil des vulnérabilités. Cela,
e pour des raisons évidentes d’humanité ;
® mais aussi parce que, semble-t-il la voix du Christ
passe a travers les pauvres>®, et qu’il est donc bon de j
créer les situations permettant d’étre a leur contact (intuition qu’on
retrouve dans {SR}: « Plutét que de faire ce qui nous semble raisonnable

% ¢f. « E.4.c - Niveau 2 — écoute », dans quelques pages

92



et de demander la bénédiction de Dieu, nous
ferions mieux de nous entourer de ceux que
Dieu a promis de bénir ».

Comment concrétement? Se basant sur la
roue de l'intersectionnalité, réfléchir a la fagon
d’intégrer, autant que possible, chacun des
rayons de cette roue.

Prenons I'exemple d’un festival. Il y a de
nombreuses petites et grandes choses qui peuvent
dissuader un vulnérable de rejoindre un festival. Souvent, méme s’il n’y a pas
d’impossibilité absolue, c’est la crainte du jugement, et I'accumulation des
petites difficultés qui décourage : on pressent qu’on ne fait pas partie de la
communauté, puisqu’elle ne nous considére pas... Alors, péle-méle, quelques
éléments d’une posture inclusive :

e penser une communication qui inclut ceux qui n‘ont pas de té
portable ou d’accés aux réseaux sociaux ;

e s’adapter, selon ce qui est possible (accessibilité, régimes alimentaires,
rythmes adaptés, etc.) et, idéalement, tourner positivement ces
adaptations : non pas les voir comme des compromis fait aux inadaptés,
mais comme des occasions de retour a des fonctionnements plus
vertueux. Par exemple, décider d’un festival sans téléphone portable peut,
en plus de permettre la venue de personnes électrosensibles, rappeler a
I’'homme augmenté par son smartphone qu’il peut s’en passer, et que c’est
rafraichissant ;

e prévoir des cercles de minorisés ;

e proposer un prix libre (bien que conscient !) ;

e dans la communication, exprimer la volonté d’une démarche inclusive ;

e lorsque I'on applaudit les organisateurs, a la fin du festival, également
applaudir les invisibles. Quoi ?

ol est évidemment approprié d’applaudir ceux qui ont rendu le festival
possible... Mais d’'une certaine maniére, ils ont déja leur récompense :
I’étre humain est heureux de préparer, heureux de se donner pour un
projet auquel il croit, heureux d’en voir le résultat !

o Le vulnérable, lui, subit comme une double peine :

= il n’a pas la joie de porter collectivement des projets ;
= il n’a pas non plus la reconnaissance qui en découle.

o Peut-on, alors, étre reconnaissant aussi envers la «veuve de
I’Evangile », et, ainsi, remercier toute forme de dilatation du cceur,
indépendamment du prisme de validation du « faire » et de I'utilité au

93

éphone



groupe ? Et y ajouter une pensée pour celles et ceux qui ont d{
renoncer a venir, car le défi était trop grand ?

c) Niveau 2 - écoute

« A I'écoute des plus pauvres pour entendre la voix du

Christ a travers eux »... Mais sur quoi peut se fonder cette

intuition selon laquelle les vulnérables pourraient révéler

par leur vie les signes du Royaume de Dieu ?

Sur la Bible, d’abord : T
® Lc 6,20 : « Heureux, vous les pauvres, car le royaume de Dieu est a vous » ;
e Jc 2,5: « Dieu, lui, n’a-t-il pas choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du

monde pour en faire des riches dans la foi, et des héritiers du Royaume
promis par lui a ceux qui l'auront aimé ? » ;

e Rm 8,14-17 : « Vous avez regu un Esprit qui fait de vous des fils [...] de
Dieu, héritiers avec le Christ, si du moins nous souffrons avec lui pour étre
avec lui dans la gloire ».

Et puis ailleurs, aussi :

e Daniéle Bouchart de Wambrechies® : « Le premier rang de ceux qui
forment la terre : des infirmes, des handicapés mentaux, des sourds, des
aveugles et Jésus dit "qu’ils font du bon travail pour la terre". Au deuxieme
rang, ceux qui font de leur mieux pour aider le Seigneur. Au troisieme
rang, ce sont ceux qui sont en colére contre le Seigneur » ;

e saint Vincent de Paul : « Les pauvres sont nos maitres en spiritualité » ;

e le jésuite Etienne Grieu®™ définit « la grande pauvreté comme étant un
véritable lieu théologique » ; au méme titre, selon lui, que les écritures, la
réflexion de I'Eglise, ou bien encore la figure des saints. Il poursuit : « La
vulnérabilité [...] donne acces a Dieu lui-méme » ;

e pape Francois : « Dans la faiblesse des pauvres, il y a une force salvatrice.
Et si, aux yeux du monde, ils ont peu de valeur, ce sont eux qui nous
ouvrent le chemin du ciel. lls sont nos passeports vers le paradis ».

e Francois Odinet* (prétre, théologien) :

o« C'est pas dans des longs discours que les signes du royaume
apparaissent mais précisément dans ces récits trés concrets ou Jésus
croise des personnes qui sont extrémement éprouvées. C'est 13, dans
ces signes, dans ces rencontres, le royaume s'approche ».

*® dans En chemin avec Jésus-Christ (retranscription des messages qu’elle dit avoir
entendus du Christ)

** docteur en théologie, auteur de Le Dieu qui ne compte pas. Citation issue de {FO}
o podcast « Anastasis - Episode 6 - Les pauvres, clé du royaume », https://collectif-
anastasis.org/podcasts/

94


https://collectif-anastasis.org/podcasts/
https://collectif-anastasis.org/podcasts/

o« Dans le livre de Sophonie, il y a cette inversion olu les pauvres
deviennent le modele de la foi et de I'espérance. Dieu ne réve pas d’un
peuple qui a faim, mais d’'un peuple ol on apprenne a croire et a
espérer comme les pauvres ».

o« C'est comme c¢a que je comprends "bienheureux les pauvres de
cceur" : pas du tout dans le sens ou simplement on se reconnaitrait
petit, ol on progresserait dans I'humilité. Tout ¢a, c'est tres bien, mais
c'est pas la pauvreté. Etre pauvre en esprit, c'est apprendre a regarder
Dieu, a croire en Dieu, a parler de Dieu avec les pauvres, a partir des
pauvres. Autrement dit, la pauvreté spirituelle, c'est se tenir devant
Dieu a I'école des pauvres ».

Note : il serait naif de croire que I'orgueil du valide s’éteint chez le vulnérable.
Bien au contraire, celui-ci devient hargneux! « Comme je porte mal et
médiocrement ma croix ! », se lamente I'auteur de {FG}; et je me lamente
avec lui. Cette place centrale des vulnérables n’a pas a donner lieu a une
quelconque fierté (« eh ouais mon pote ! J'suis le chouchou de Dieu ! ») : tout
juste une occasion de trouver un sens, et puis, ¢a ne fait pas du vulnérable un
étre exceptionnel en lui-méme : c’est seulement la vulnérabilité en lui qui
parle de Dieu, en ce qu’elle le rend transparent a Dieu.

Histoire d’étre un peu concret, lors d’'une rencontre dans laquelle un temps
guidé est prévu pour faire connaissance, on peut inciter les participants a se
rencontrer sur leurs faiblesses, par exemple, en remplacant la question
anodine «tu fais quoi dans la vie ? » par « quelle vulnérabilité veux-tu
partager ? », avec, pourquoi pas, des sous questions :

e qu’est ce que ¢a t'apprends ? quelle fécondité caa ?

e qu’est ce que ¢a te dit du chemin des béatitudes ?

d) Niveau 3 - contre-culture
Cette partie est en fait I'installation dans le temps des |
attitudes développées dans les deux premiers niveaux. |

Par imprégnation prolongée, par la répétition et
I"'approfondissement des dispositions de ces niveaux, la
culture de la validité cede peu a peu sa place a une
contre-culture de la vulnérabilité.

s

1
1

I
|
1
1

4

1

Celasert:
e le vulnérable, qui sent peu a peu une résonance plus grande entre
I'intérieur et I'extérieur de lui-méme ;

95



e le valide, qui, rassuré par le contexte général, s’autorise plus facilement a
quitter ses sécurités et a plonger pleinement dans ses propres failles,
pouvant ainsi goQter la consistance de cette promesse divine des
béatitudes ()!

Dans la perspective de sobriété que la catastrophe environnementale en
cours rend inévitable, notre Occident va
devoir réduire son train de vie. Or, le
paradigme de la validité (avec son : {meé wiladle
bonheur par '« avoir », ses exigences, .:f g nicﬁesse

son agitation, etc.) est gourmand en L©—} .
ressources*’. Lorsqu’il prétend entrer en transition, le paradigme de la validité
conserve son niveau d’exigence, et se contente d’optimiser, réduire,
perfectionner, rendre « éco-responsables » les moyens pour y parvenir... Mais
ca ne suffit pas ! @m&m

Avec son idéal plus simple, le paradigme
de la vulnérabilité fait reculer le
« maximum de bonheur » pour venir le
faire coincider avec la part de richesse
qui échoit a chacun, dans un régime de
justice (appelons-la « part équitable »). On goute alors a la joie d’étre aligné a
ce qui est juste, et on est en place pour les secousses a venir !

/flmf e'({ui{’aﬂgc

‘LﬁcaesSc

_

i S

Un petit exemple tres concret de ce qui contribue, mine de rien, a amener
une communauté a changer de paradigme : si 'on formule des intentions de
priere pour une messe, on pourra renoncer a induire I'idée que la souffrance
est nécessairement extérieure au groupe de croyants (quelle violence pour
ceux qui, pourtant au-dedans, souffrent). Intentions entendues récemment,
qui renforcent le paradigme de la validité :

e « Jésus, ami des pauvres et des petits, rends nous attentifs a leur appel » ;

e « On rencontre souvent des personnes qui souffrent |

de solitude. Prions pour elles ».

e) Niveau 4 - justice
Etape suivante: « construire le Royaume en luttant
pour la justice, pour éradiquer la misére ». Inutile de

42 . . . . . j
courbe basée sur les études de la relation bonheur ressenti / salaire (par exemple

https://www.pauljorion.com/blog/2018/11/13/etude-de-luniversite-de-gand-sur-la-
relation-bonheur-salaire-en-belgique-par-marc-debliquy/)

96



s’attarder sur ce point, qui nous fait assez vite 'effet d’une double évidence :
e partager avec ceux qui sont dans le besoin, comme la Bible nous y invite :
o Mt 25,34-40 : « J'avais faim, et vous m’avez donné a manger [...] chaque
fois que vous I'avez fait a I'un de ces plus petits de mes fréres, c’est a
moi que vous I'avez fait » ;
o Tb 4,7 : « Ne détourne ton visage d’aucun pauvre ».
e travailler a rendre les structures économiques moins inégalitaires.

Notons que les inégalités actuelles, si profondes, ne sont bonnes :
e ni pour ceux du haut,
O qui passent a coté de la grace de la pauvreté,
o qui ont une peur bleue de « tomber » ;
e ni pour ceux du bas, qui se trouvent parfois dans une indigence
difficilement supportable ;
e ni pour la société, car elle se trouve scindée en deux groupes qui ne se
reconnaissent plus entre eux. :
M\f‘@abau\

La réduction des inégalités a pour effet
de resserrer la courbe de population
afin que son maximum coincide avec la
part équitable, ce qui, dans le contexte
de sobriété présenté plus haut, évite
que la réduction des richesses impacte
ceux qui en manquent déja.

Et, si I'on ne veut pas se mentir (et
méme si l'on peut considérer que
Simone Weil exagere un peu: « Etant
donnée la situation générale et permanente de I'"humanité dans ce monde,
peut étre bien que manger a sa faim est toujours une escroquerie »), la part
équitable, c’est plus ou moins ce que nous voyons aujourd’hui comme la
pauvreté. Transition avec le niveau 5...

,fmf é3MaG&

’lL.CRQSSE

ey
-

]
i
u
I
1
|
1
{
L}

A fufz»}owb'on

te u_u_fo.eﬂ-ﬂ
KA © nichesse

f) Niveau 5 - pauvreté

« Nous faire pauvres »...

Le rapprochement entre la misére que l'on vise a
éradiquer dans le niveau 4 et la pauvreté que l'on
embrasse au niveau 5 peut faire [l'effet d’une
contradiction.

Les membres d’Anastasis s’en sortent astucieusement,
en utilisant « misére » pour un état de pauvreté si extréme qu’il faut

97



I’éradiquer. On pressent en effet qu’il y a un seuil sous lequel la vie n’est plus
que douleur, chaos, abime, et que ¢a n’a rien d’enviable... Mais est-ce bien si
vrai ? A écouter I'expérience mystique d’Etty Hilsum ou d’autres dans les
camps de concentration® (lieu habituellement placé assez haut sur I'échelle
du chaos) ; ou bien les récits de Sceur Emmanuelle dans les bidonvilles du
Caire, ce n’est pas si évident. De fait, selon la réflexion menée plus haut®, ce
qui tranche entre le vivable (voire I’heureux) et I'invivable tient moins au
degré de pauvreté qu’au paradigme dans lequel on se trouve.

En réalité, le niveau 5 n’est pas d’abord un appel a la pauvreté en tant
gu’altération d’'un ou plusieurs paramétres de nos vies (santé, argent, etc.),
mais plutot un appel a s’assimiler soi-méme au paradigme de la vulnérabilité.
En ce sens, il serait un niveau 3 auquel on contribue en y plongeant soi-méme
({EB} : « Il faudrait qu'ils descendent pour de bon ; qu'ils acceptent d'étre qui
ils sont, pour cette part d'eux-mémes méme qui communie a la détresse
innommable. lls auront alors une chance d'entrer dans la grande humilité »).

On trouve dans {IS} un passage inspirant a ce sujet: « Est-il possible et
vraiment logique de penser qu’on puisse transformer la société en revétant
simplement une posture de pauvre? Peut-on réellement réduire les
mécanismes qui produisent la vulnérabilité et les exclusions en étant
vulnérable soi-méme ? Certes non ! Mais c’est une maniéere plus juste et plus
adaptée que de cerner le probleme en s’y sentant impliqué. De cette maniere,
on peut mieux prendre part a un combat qui n’est pas pour quelques uns,
mais qui engage tous les hommes a ceuvrer pour la société humaine. N’est-ce
pas, en définitive, le nécessaire et indispensable combat pour la dignité de la
personne humaine et la promotion du bien commun ? ».

Il se trouve qu’entrer soi-méme dans la vulnérabilité en tant que paradigme
permettra, par un heureux effet collatéral, de se laisser glisser paisiblement
dans une pauvreté matérielle (simplicité de vie, renoncement a la maitrise,
etc.”®). Cet effet collatéral est néanmoins important, car la richesse est un
accaparement des biens du pauvre, ce qui n’est pas trés bien vu La-Haut:
Jc 5,1-5 : « Et vous autres, maintenant, les riches ! Pleurez, lamentez-vous sur
les malheurs qui vous attendent. [...] Le salaire dont vous avez frustré les

B ef. chapitre « | = G.1.c - Le bien, le mal... tout dépend de comment on le vit »

cf. « B.5.b - Heureux comme un pauvre en cordée », dans ce chapitre

45 . N . \ .
I’'arche de Gwenves (Lanza del Vasto) donne merveilleusement a voir ce a quoi peut

ressembler la pauvreté choisie, au nom de la justice

a4

98



ouvriers qui ont moissonné vos champs, le voici qui crie, et les clameurs des
moissonneurs sont parvenues aux oreilles du Seigneur de I'univers ».

Quelle aventure c¢a doit étre, de délibérément choisir le paradigme de la
vulnérabilité ! Comment faire pour le sentir s'édifier en soi ?

e siirement un processus graduel ;

e siirement en se nourrissant d’écrits édifiants :

o la Bible (ex. : dialogue de Jésus avec le jeune homme riche),
o et plus largement, la vie de saints (ex. : saint Francgois) ;

e siirement en partageant les limites que I'on ressent : plan émotionnel, plan
symbolique, difficulté & déconstruire des imaginaires collectifs tenaces®,
etc.;

e sirement en langcant des initiatives concretes (renoncer a tel ou tel
sécurité/confort) ;

e sirement en prétant attention a la joie ressentie a chaque étape
d’approfondissement de cette quéte (la joie de la justice, par exemple,
c’est pas rien !)

g) Niveau bonus - guérir les malades !

Un charisme souvent oublié, mais auquel Jésus invite
pourtant explicitement les apotres (Lc 10,8-9) : « Dans
toute ville ol vous entrerez et ou vous serez accueillis, =
mangez ce qui vous est présenté. Guérissez les malades [
qui s’y trouvent ». S
Méme si cela est bien mystérieux, il est bon de rappeler
que des groupes y travaillent, des formations existent... Probablement que la
prudence est toutefois de mise !

L'occasion est belle de faire un petit pas supplémentaire sur la subtile ligne de
créte que nous parcourons... La maladie d’une personne n’est pas bonne en
elle-méme : elle n’est bonne que dans sa capacité a ramener au paradigme de
la vulnérabilité ({IS}: « La vulnérabilité de Philippine crée une ambiance de
douceur, un peu comme un tout petit. Elle suscite un environnement
imprégné de douceur. Elle a I’air inutile, mais elle a la capacité de transformer
les gens qui sont autour d’elle, de les réveiller, d’ouvrir les coeurs »).

Dans L’entraide, I'autre loi de la jungle (Pablo Servigne), on voit bien comment
I'épreuve ramene au paradigme de la vulnérabilité, tandis que I'absence

8 ¢f. {VL}, livret « Le groupe de la Margelle »
99



d’épreuve en éloigne: « Par le passé, un monde hostile et pauvre a fait
émerger une culture de I'entraide. Cette culture de I’entraide a favorisé
I'innovation et la création d’abondance. Ce monde d’abondance a fini par
créer une culture de I'égoisme. Cette culture de I'égoisme a tout détruit,
recréant un monde hostile et pauvre. Le cycle peut recommencer avec a
nouveau I’'émergence d’une culture de I'entraide ».

Ce mouvement de balancier, est-il une fatalité ? Si oui, et dans la mesure ou
les malades maintiennent le balancier du bon c6té, faut-il bien les guérir ?
Question éthique effrayante ! Allons-nous nous résigner a répondre par la
négative : « On pourrait te guérir, mais tu comprends, ... ta maladie nous
permet de pas devenir égoiste... alors, reste bien malade, hein | ».

Bon, y’a d’la marge : on ne viendra jamais a bout de la maladie (ni de la
pauvreté)... Mais cette question, si théorique soit-elle, mérite d’étre posée,
car sa réponse (notamment par Pablo Servigne, saint Paul et saint Bernard)
nous oriente.

Pablo Servigne poursuit son raisonnement : « Serait-il possible d’éviter ou de
raccourcir ce passage chaotique ? Oui, grace a la culture. »

Alors, oui, on peut (et on doit, autant qu’on peut !) guérir les malades, mais la
guérison des malades nous responsabilise et nous oblige tous. Si I'on perd
ceux qui ramenaient I’humanité vers paradigme de la vulnérabilité, c’est alors
sur les valides eux-mémes que repose une tache ardue: s’autolimiter et
cultiver ce précieux paradigme.

Une culture, ¢ca repose sur des figures inspiratrices. Quelle figure pourrait, par
le don de sa pauvreté, nous attirer éternellement vers ce paradigme ? Quelle
Figure, offrant sa pauvreté a chaque instant du temps éternel, pourrait nous
permettre de demeurer dans I'entraide malgré I'abondance ? Qui fait de la
pauvreté une « richesse » « précieuse » désirable ?

e 2 Co 8,9: « Le don généreux de notre Seigneur Jésus Christ : lui qui est
riche, il s’est fait pauvre a cause de vous, pour que vous deveniez riches
par sa pauvreté ».

e Saint Bernard”: « Depuis toujours, dans les cieux, [le Fils de Dieu]
possédait en abondance toutes les richesses ; cependant, parmi elles ne se
trouvait pas la pauvreté, alors que, sur cette terre, elle surabondait ; mais
les hommes en ignoraient le prix. C'est pourquoi le Fils de Dieu, qui la
désirait, est descendu ; il I'a choisie en partage et nous I’a rendue précieuse

7 ¢f. Sermon 1 pour la Vigile de Noél, § 4-5-6, PL 183, 88-89 ; in : Sr. Isabelle de la

Source, Lire la Bible avec les Péres Tome 6, Médiaspaul, Paris 2000, p. 190-192
100



par l'estime qu’il lui manifestait. Considere donc le Christ qui nait a
Bethléem de Juda. Efforce-toi de trouver comment devenir toi-méme
Bethléem de Juda pour gu'’il te donne a toi aussi la grace de I'accueillir ».

5. Rodle pour les vulnérables

a) Se glorifier en tant que vulnérables ??? Nan !

Croire que la vulnérabilité est uniquement positive serait aussi faux que de
croire que la vulnérabilité est uniquement négative. Elle est un état, une
situation, et le vulnérable n’a pas a étre essentialisé. |l n’est ni « en dessous »,
comme un objet de charité, ni « au-dessus », comme un modele de courage
ou d’humilité. Il est tout aussi pécheur que le valide !

J'écris dans ce livre ce que la vulnérabilité a produit en moi, mais il faut bien
reconnaitre que c'est le fruit d'une lutte intérieure intense. Pour une pépite
découverte, il faut patauger un moment dans la vase puante de ses
profondeurs. Vase puante qui, comme |’écrit {EB}, ne rate jamais une occasion
de refluer : « A ce moment ou l'on se réjouit de s'en tirer pas trop mal, au
méme moment revient ce qu'on croyait dépassé. Comme si l'on imaginait
traverser le marécage, alors que ce marécage est nous-mémes et qu'il se
déplace avec nous ».

Et puis, n'oublions pas : s’il est vrai que I'expérience de la vulnérabilité vient
lentement creuser en nous un sillon fertile, notre contribution a la réalisation
de I'ceuvre de Dieu passe également par la force de notre semeur intérieur®.

b) Lutter tel un valide ??? Non plus !
L’antivalidisme®® est un mouvement trés utile a divers égards :

o il crée un sentiment collectif entre des personnes dont la vulnérabilité
entrafne souvent un fort isolement ;

e il politise les souffrances individuelles (et quand le roéle des
dysfonctionnements sociétaux est pointé, la culpabilité que ressentent les
personnes en souffrance s’atténue) ;

e il dénonce ces mémes dysfonctionnements sociétaux: au niveau des
structures comme au niveau des comportements valides toxiques...

Il'y a, effectivement, comme partout ou des droits sont bafoués, de la place
pour la lutte politique, avec ses revendications, ses stratégies et ses rapports
de force. Mais pour I'antivalidisme, le risque est grand de se laisser gagner par

*® ¢f. « D.3.b - La position forte : 100 % vulnérable », dans ce chapitre

9 . .. . , . gs
mouvement de lutte contre les discriminations fondées sur le validisme — le
validisme correspondant assez bien a ce que j'appelle « paradigme de la validité »

4

101



les logiques validistes... Un peu comme certains courants féministes opposent
a la puissance masculine une puissance féminine censée la supplanter. Un peu
comme ce qu’explique Ellul sur I'expansion du nazisme : « Pour vaincre le
régime hitlérien, les démocraties se sont moralement condamnées en voulant
combattre le mal par le mal, autrement dit en s’engageant sans réserve dans
le culte de la "puissance technicienne". Le modéle nazi s’est répandu dans le
monde entier. Le vaincu a littéralement corrompu le vainqueur ».

Si le vulnérable se fait plus puissant que le valide pour obtenir que son
essence vulnérable soit reconnue, alors au moment ou il gagne, son essence
s’est depuis longtemps évaporée !

Alors, quelle voie trouver pour faire bouger les lignes sociales sans se
compromettre ?

e probablement, avoir conscience du risque pour mieux pouvoir I'éviter ;

e probablement, s’inspirer de la force de déstabilisation et de retournement
des consciences générée par la non-violence spirituelle ;

e j’aime bien ce qu’on trouve dans {EB} sur le sujet :

o« L'insurgé des temps nouveaux ne ressemble plus du tout aux
révolutionnaires d'hier et d'avant-hier. Il laisse, a ceux qui en
continuent le cycle, les pamphlets, les défilés, les manifestations, tout
ce qui fait tapage et alerte les médias. Il est beaucoup plus discret. Il est
méme souterrain. Il travaille comme les fourmis, comme les termites et
comme les abeilles. Par une accumulation d'actes indiscernables,
d'initiatives petites, multiples, insistantes. Et pourtant, I'enjeu de son
action c'est vraiment le tout de la vie et pour toute I'humanité.
Comment arrange-t-il ensemble son ambition et son humilité ? » ;

o « Encore et encore et encore, insister, redire, taper comme on tape
indéfiniment sur le poingon qui doit percer le mur — minuscule
ouverture qui met fin a la toute-puissance de ce ciment, de
I'enfermement de mise a mort » ;

e le vulnérable est davantage dans I'abandon que dans la maitrise. S’il ne
prend pas sur lui la lourde responsabilité de la résolution des maux
terrestres, c’est qu’il sait que ¢a n’est pas de son ressort. Il sait que lorsque
I’étre humain s’assigne un tel dossier, il amplifie le mal qu’il cherche a
résoudre. Il sait que c’est Dieu qui est garant de la victoire finale ;

e et il sait que c’est déja gagné : que la non-violence est supérieure a la
violence ; que I'entraide est supérieure a la compétition ; que I'amour est
supérieur a l'indifférence, a la haine et a la mort ; et que les forces divines,
dont le Christ est venu sur Terre témoigner de I'existence, seront
victorieuses.

102



Le militant valide s’étrangle a la lecture d'un tel passage, qui facilite
I’écrasement par les puissants des faibles rendus dociles (je sais bien: la
partie militante valide de moi-méme s’étrangle, la ! Aaarg...).

Alors, il faut affirmer que rien de cela n’est un aveu de résignation. Oui, le
militant vulnérable lutte. Il ne lutte pas selon les calculs qu’il échafaude ni
selon les rapports de force, mais il lutte selon ce que ses tripes lui
commandent. Et les trippes indignées du vulnérable, c’est tout sauf de la
résignation®.

c) Vivre comme un valide ??? Pas davantage
Dans notre société validiste, il n’est pas de bon ton d’avoir besoin d’aide. Ainsi
tous ceux qui peuvent se montrer autonomes s’empressent de le faire ! Or,
I’étre humain brlle du désir de rendre service. Ce besoin se heurtant le plus
souvent a l'autonomie suffisante affichée par les quidams alentours, il ne
reste plus que les bébés, les petits chiens et les porteurs de vulnérabilité
visible pour décharger les énergies de compassion accumulées. Et ca, pour
une personne qui subit d’innombrables propositions (voire injonctions)
d’aide, précisément dans une société ou I'autonomie est valorisée, c’est percu
comme humiliant, infantilisant, dégradant™"...
De la, c’est assez légitime que la personne vulnérable aspire a vivre comme
tout le monde, c’est-a-dire sans avoir besoin des autres. A grand renfort
technologique si besoin. Un certain antivalidisme milite pour cela :

e « La liberté passe par 'autonomie et non par ce vieux relent d’assistanat

charitable® » ;
e « Notre combat s’oriente vers une vie autonome™ ».

Et ca, c’est un drame pour la société entiére. Une société dans laquelle
personne n’a besoin des autres :

e est irréaliste, hors-sol. Ca n’est rendu possible, pour les valides
occidentaux, que par un pillage ravageur des ressources naturelles et une
répartition profondément inégale des fruits de ce pillage ;

e est la négation de la nature humaine. Cet antivalidisme-ci, c’est la
corruption de I'esprit des vulnérables par le validisme. C’est une forme
d’aliénation volontaire au paradigme de la validité. Aliénation qui, déja

20 cf. chapitre « lll — C.3 - La radicalité de la vulnérabilité militante ? » : il y est question

de la fagon de lutter du vulnérable, et on y revient sur le sujet de la radicalité

*! https://podcastfrance.fr/podcasts/societe/devenir-woke/ saison 1 épisode 13

>? La culture du valide occidental (https://infokiosques.net/spip.php?article184)

> Crip, compilation de textes d’Harriet de Gouge

https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/0%C3%B9-le-trouver)
103



https://podcastfrance.fr/podcasts/societe/devenir-woke/
https://infokiosques.net/spip.php?article184
https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/o%C3%B9-le-trouver

dommageable pour les valides, devient torturante, car a chaque instant, le
rappel de I'inadaptation se fait sentir.

Vraiment, c’est le chemin inverse, qu’il faut parcourir! La grandeur du
vulnérable est précisément d’amener les valides a changer de paradigme. Non
pas vivre comme un valide, mais accompagner le valide dans son abandon du
validisme, vers une société d’interdépendance généralisée. C'est précisément
ce que défend une autre facette de I'antivalidiste® : « Au lieu de promouvoir
uniquement l'indépendance, l'interdépendance reconnait qu’aucun d’entre
nous ne peut prospérer sans soutien. Ce principe s’articule autour de la
construction d’un sentiment de communauté ».

Tout est subtil, et tout est question d’intention. Il demeure bien sir
souhaitable, dans un esprit d’émancipation, de favoriser la liberté d’action
des personnes en situation de vulnérabilité invalidante, que ce soit par des
aides financieres, I'accessibilité des transports.

Finalement, si I’étre humain br(ile du désir de rendre service, toute demande
d’aide revient a faire un cadeau : on offre a celui a qui on demande I'occasion
de réaliser ce désir. En somme, c’est I'arroseur arrosé !

Dans I"’émission « nus et culottés », Nans et Mouts, partant a I'aventure nus
comme des vers, illustrent a merveille cette vulnérabilité offerte qui suscitent
la joie de donner. De maniére moins loufoque, les ordres mendiants, tels que
les petites sceurs de I’Agneau, ne comptent plus les récits de mission qui
relatent merveilleusement cette réalité.

Ainsi, le valide, qui aime tant étre charitable, ne donnerait-il pas a ses proches
la joie de lui venir en aide ?! Le vulnérable, en tous cas, a le role de lui
ouvrir le chemin.

Il faut parcourir le chemin inverse ? En voici une belle illustration ! Les sportifs
paralympiques disent avoir de grandes difficultés a financer leur activité : les
compétitions internationales éloignées, les équipements spécifiques,
I'entrainement, etc. tout cela coute trés cher, et il n'y a souvent pas de
sponsors. Face a cette injustice, ils réclament un accés aux sponsors similaire
a celui des valides.
Mais au fond, la compétition sportive internationale, ¢a produit quoi ?
e des sportifs qui gaspillent dans d’innombrables longueurs de piscine la
merveilleuse énergie qu'’ils ont regus, pour gagner quelques centiémes de

% of. livret « Crip », d’Harriet de Gouge

(https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/0%C3%B9-le-trouver)
104



https://www.harrietdegouge.fr/post/722181587815612416/o%C3%B9-le-trouver

seconde et accéder a la gloire addictive de la victoire égotique ou bien
sombrer dans la grisaille anonyme de |'échec;

e une planéte qui surchauffe (entre les stades climatisés du Qatar et les
balais incessants des longs courriers) ;

e des foules de supporters, détournés de leur chemin de vie par la
fascination qu’exerce la télé, ruinés par les paris sportifs et par les maillots
a I'effigie de leur idole ;

e et tant d’autres choses (au Brésil ou au Maroc, le détournement des
budgets publics voués a la santé ou a I'éducation vers |'organisation de la
coupe du monde de foot ; au Qatar, I'exploitation des ouvriers — jusqu’au
déces de certains).

Bref, une fois de plus, c’est des folies égotiques et démesurées du monde
dont le vulnérable est tenu a distance. Alors, n’est-ce pas une chance d’étre
empéché d’y prendre part ? Plutét que de gratter plaintivement a la porte,
pourquoi ne pas mettre son énergie débordante dans de belles initiatives
collectives, droit au but: au service des nombreux projets qui servent
anonymement mais joyeusement le bien commun ? Jusqu’a ce que les rires
nourris aillent chatouiller les oreilles des pauvres valides qui, eux, captifs de
leur ego, en sont encore a faire des allers-retours vains dans leur piscine ! S’ils
détournent leurs regards anxieux de leur tableau de classement, et peut-étre
méme qu’ils changeront de camp !

C'est ¢a : non plus s’évertuer a réinsérer dans la folle marche du monde tous
ceux qui en sont exclus, mais assumer un chemin en-dehors qui inspire ceux
du dedans. Quel sens magistral ca donne a la vulnérabilité !

d) Le point de vue précieux des professionnels de la loose !
On ne manque pas de main d’ceuvre pour perpétuer le monde actuel, et son
paradigme de la validité : on ne manque pas de brillants ingénieurs pour faire
des ponts, des machines ou des logiciels sophistiqués.
Par contre, si I'on estime qu’il est grand temps que le monde change de
trajectoire, on manque de personnes55 :
® qui, ayant été amenées, de maniere brusque, totale, indépendante de leur
volonté, a faire un pas de coté et a vivre autrement, ont développé
d’autres manieres de penser, ont appris a valoriser autre chose ;
e qui, douloureusement impactées par des limites de tous ordres, ont appris
a abaisser leurs exigences et a accueillir ce qui se présente ;
o etc.”®

> ¢f. {El}, apport « La conversion communautaire », paragraphe « La vulnérabilité » :
le chemin de I'ingénieur et le chemin du trisomique
105



Alors oui, nous autres experts de la vulnérabilité, dans un monde malade de
sa validité, on est absolument indispensables® ! Hu hu... &

e) Visibiliser I'autre désirable

Le valide connait bien la fleur de la validité et
souvent, il I'affectionne. Par {}

quel péril — lui en cache la vue.

D’ou le réle du vulnérable :

contre, ce qui se vit de 'autre B‘/{
dévoiler la fleur de la
vulnérabilité. C’était d’ailleurs

woila wols!

Y

coté de I'expérience humaine,

A

un rideau sombre - qui,

pressent-il, masque on ne sait

le but du premier chapitre de
ce livre. Et vraiment, il y en a,
des choses a dire: elle est
belle, cette fleur !

r XI.  L’apétre vulnérable
Série The chosen, saison 3 épisode 2 : au moment de I'envoi en mission,

Jésus explique a Jacques, son ap6tre légérement handicapé, pourquoi il ne le
guérit pas. En substance :
e « Je pourrais te guérir, mais le message que tu portes est spécial, du fait de
ton handicap :
o tu rends grace a Dieu malgré la non-guérison ;
otu orientes ton regard vers ce qui compte vraiment, ce qui compte
tellement plus que le corps ;
o Dieu ne juge pas selon les aptitudes corporelles ou intellectuelles.
e Certains sont guéris, d’autres ne le sont pas, selon les mystéeres du plan de
Dieu.
e Tu puiseras en toi de réelles forces qui découlent de tes faiblesses...
e Un homme comme toi, guérissant d’autres hommes... j'ai hét‘e-‘

A |

d’entendre tes récits a ton retour ! »

56 . . . .
on pourra continuer la liste en reparcourant I’ensemble de « | — Appris en chemin »

>7 ¢f. chapitre « Ill = D.3.b.1 - Un lieu de recherche : éclaireurs du monde »
cf. {VL}, livret « 4 - Le précieux point de vue du vulnérable »
106



6. Conclusion
Ici, sont devenus plus papables :
e |'objectif : dans les cceurs comme dans les rouages de la société, changer
I'air ambiant !
e ainsi que la réalisation de cet objectif, en donnant un rdle a chacun’®:
ole vulnérable, qui a accés au secret des béatitudes, a un rble de
témoignage ;
o le valide, qui a I'aptitude a créer et organiser, a le role de facilitateur de
I’expression du vulnérable.
Rappelons encore que toute mention de «valide» et de «vulnérable »
s’entend également comme « la partie valide/vulnérable en moi ».

F. Conclusion
Voila, en quelques phrases, un résumé de ce qui a bien voulu sortir dans ce
chapitre® :

e Notre monde occidental, bercé pendant plusieurs décennies par une
croyance d’invulnérabilité, souffre du syndrome de Ila validité
(accélération, maitrise, culte de I'ego, indépendance, etc.).

e Dans le paradigme de la validité,

o il faut suivre le rythme. Alors, chacun refoule sa souffrance, se coupant
ainsi de sources de croissance essentielles : intériorité spirituelle, liens
d’interdépendance.

o Ceux qui ne peuvent pas suivre patissent encore davantage de leur
inadaptation/exclusion que de leur souffrance initiale.

e Ce qui a longtemps paru tenable craque de partout. Les temps implorent le
basculement vers le paradigme de la vulnérabilité.

o Le péril environnemental peut étre a la société ce que la maladie grave est
a I’étre humain : un déclencheur de ce basculement.

e La mise en ceuvre de ce paradigme implique autant les valides que les
vulnérables : un réle pour chacun !

Mais toute cette réflexion sociétale théorique n’a pas grand effet sur le
quotidien de mes jours... Si je veux voir un changement, le mieux est sans
doute de passer par I'expérimentation collective a petite échelle. C'est I'objet
du chapitre suivant.

8 ¢f. {VL}, livret « Relier les périphéries oubliées »

9 . . . , . . .
ou bien encore, de maniére graphique, le schéma page suivante exprime aussi
I'essentiel

5

107



* 2 fmadcﬂmw

U A aapt 1
* Un f“i{ m&in.{m uh.jmo

7 DNouwdffrance AOW‘LUL
._%:[ ‘&«%/ \%& t&»fuhgh d e
~a X jore fossible

3] K

0l 77
0%2 qub-jme ele ?q, t/a,et.oh(e C‘Ahffo(ﬁp /{'CW‘?A

f%-ffmm

108



[II - La cordée

A. Introduction

Aprés la réflexion sociétale sur la :b"- vy CL”
vulnérabilité, ce texte propose une I v :
projection plus concréte sur I'écolieu de

mes réves, nommé « La cordée », en

référence a la perception de sceur

Emmanuelle des bidonvilles du Caire.

Ca va suivre ce chemin :
e présentation générale ;
e réflexion sur la radicalité, qui apparait comme une notion transversale ;
e développement de chacun des trois piliers imaginés ;
e approche plus concréte.
Allez, en voitur.... en charrette a cheval !

B. La cordée, vue d’ensemble

1. Introduction
Il est bon de commencer par rappeler ce que

ce projet a de commun avec de nombreux —5;, '\3‘“T¢' VIE smmg
collectifs existants : il s’agit d’abord et avant N
tout de vivre un quotidien fraternel, au long des jours. Ca,
c’est le tronc. C'est seulement ensuite que I'on peut parler
des piliers spécifiques de la cordée (les branches).

VIE FRATERN eus

D’une maniére générale, les développements de ce chapitre
sont souvent inachevés, afin de laisser toute sa place a I'élaboration collective
(non pas que ce qui est achevé soit absolument inamendable !).

Lef. chapitre « Il — B.3.c.3 - Ces deux paradigmes dans la littérature »
109



2. Trois piliers
Dans mon esprit, il y a trois piliers principaux :

o foi_en Jésus. Approfondir un ancrage chrétien gL
(chrétien dans le sens de « suivre le Christ ») ;

e vie simple. Recréer peu a peu les /
fondements d’un « vivre sans nuire » qui
soit pourtant joyeux ;

e vulnérabilité. Composer une structure de
soutien mutuel et de valorisation des vies vulnérables.

La triangulation solidifie considérablement les édifices... Voyons comment nos
trois piliers peuvent se relier entre eux, a grands renforts de jambes de force,
d’aisseliers, d’entraits, de goussets et autres poincons !

e consolidation du spirituel : I'ascese de la vie simple et les limites
engendrées par la vulnérabilité, en ce qu’elles mettent a distance les
stimulations du « monde », aident a s’orienter vers Dieu.

e consolidation de la vie simple : lorsqu’elle est fondée spirituellement, la vie
simple résiste mieux aux dérives techniciennes, comptables et
autocentrées. Lorsqu’elle est portée par des vulnérables, ce sont la volonté
de maitrise et les tentations idéalistes qui s’estompent...

e consolidation de la vulnérabilité : la foi chrétienne nourrit le vulnérable
par tous les pores de son ame: paradoxe des béatitudes, merveilles
gardées discretes par la «porte SpjRITu€L
étroite », élévation de I'humilité au
rang de vertu... La vie simple réduit /
les besoins financiers (et donc la
dépendance a une activité
rémunérée, parfois
inaccessible au vulnérable)
et propose une ¥

multitude de taches v\”
variées, concrétes et ‘QJS’
valorisantes,

souvent l/
adaptées au 5

. oS ey -7 N .
vulnérable. VIE SIHPLE —ackipfs MB wrode—s, \[w_”égaﬁu_%?.

Tout cela s’entrelace en une sorte de «retour a I'évidence », selon
I’expression de Lanza del Vasto.
D’autres piliers peuvent bien slr s’y adjoindre : accueil, pratique des arts, etc.

110




3. Soutenir et tenir

a) Unlieu trois fois « safe »
Chacun des piliers est distinctement désaligné par rapport a la marche du
« monde », comme le présente le tableau ci-dessous :

spiritualité écologie capacité
monde athéisme : matérialisme/ Paradigme de la
le rejet du spirituel bourgeoisie : validité :
constitue la piéce méme les courants chacun s’enjoint
centrale de écologistes, focalisés soi-méme a
I'entreprise de sur I'activisme, suivre le rythme,
déshumanisation de tendent a se a se présenter
I’étre humain portée | désintéresser de la exempt
par la modernité vie simple d’imperfections...
cordée foi en Jésus vie simple vulnérabilité

On remarque que, de par leur « désalignement par rapport a la marche du
monde », les piliers « foi en Jésus » et « vie simple » deviennent également
des lieux de vulnérabilité. La vulnérabilité est donc un axe qui traverse toutes

les composantes de la Cordée. =

D’ol la volonté que cette derniere soit une sorte d’abri, un
espace « safe », pour des personnes qui souffrent de leur
inadaptation avec le monde sur certains de ces piliers. M

Tres concrétement, il s’agit d’'un espace dans lequel les
phrases suivantes ne sont, disons-le, pas spécialement les bienvenues :

- foi : « Les croyances, c'est quand méme ¢a qui détruit le monde » ;

- écologie : « En France, ¢a va, c6té émission de CO,. C’'est les autres... » ;

- santé : « T'es fatigué ? C'est parce que tu te bouges pas assez ».
Il peut y avoir des discussions, des débats, mais la sensibilité du plus
« minorisé », du plus blessé, doit étre protégée par la structure. Sur ces trois
sujets, la structure préfére la position de désalignement (en prenant soin de
ne pas persécuter pour autant le « partisan du monde » !).

Cette idée d’abri résonne avec I'intuition de Cynthia Fleury ({CV}) : « Résister a
la prédation et a la liquidité de la modernité [par]
e une forme de solidité-solidarité, celle de ’humus, de la terre, de ce qui
demeure inappropriable, hors de captations, de ce qui se dérobe ;
e une force vitale ancrée, autrement dit de stabilité dans le monde actuel
dégradé, instable, impropre, parcouru de multiples failles systémiques ».

111



Au-dela d’un ancrage qui conforte, la Cordée vise aussi a étre un espace qui
favorise et encourage les initiatives. Mais nous en reparlerons plus loin’.

b) Une structure suffisamment alimentée pour étre robuste
Dans la partie précédente, on décrit comment la structure
protege les individus qui la composent. Mais encore faut-il
que la structure, elle-méme, ne défaille pas !
e notamment au vu de la durée de vie moyenne des
écolieux, douloureusement courte ;
e d’autant plus pour une structure qui s’édifie a contre-
courant des vents dominants du monde (¢a use, ¢a !);
e 3 plus forte raison quand la structure est portée par des personnes
vulnérables.
Bref, on voit bien qu’il faut une base robuste ! Il faudrait faire en sorte que la
Cordée « ceuvre a I'état de repos » : les membres n’auront pas I'énergie pour
la porter a bouts de bras.

Pour cela, il semble opportun de choisir avec soin les membres de la cordée’.
Il est vain, et malsain, d’espérer rassembler uniquement des personnes
parfaitement ancrées dans chacun des trois piliers. Nous sommes tous au
contact de I'athéisme, du matérialisme bourgeois et du paradigme de la
validité, et il se joue en chacun de nous une lutte pleine de contradiction :

e habitudes de vie : entre profonds rejets et tentations alléchantes,

e idéologie : entre opposition radicale et connivences inconscientes.

Pour que la Cordée soit la Cordée, il faudrait donc que :

e chaque membre ait, a minima, envie de grandir selon chacun des trois
axes, pour se prémunir des dissensions épuisantes ;

e chaque pilier s’appuie sur un nombre suffisant de membres convaincus et
enflammeés, pour garantir le positionnement de I'ensemble et protéger les
personnes fragilisées.

Par exemple, pour le pilier foi : quelques membres a la foi enracinée, et un ou
deux membres en chemin de découverte.

Il faut bien se garder de tomber dans I'exces inverse de la pensée unique et
de I'entre-soi : les moins enflammés des membres, ainsi que les personnes de
passage seront des sources de questionnements, des bouffées d’air frais !

% ¢f. « D.3.b - Un lieu de fécondité », dans ce chapitre
3 ¢f. « La bonne dose de Simone et de Paul » : on va un peu plus loin sur le sujet
112



C. Réflexion sur la radicalité

Toute initiative qui, considérant que I'état actuel du monde nous mene dans
une voie indésirable, décide de bifurquer de sa trajectoire doit bien
guestionner ce terme polémique de « radicalité ».

Le développement qui suit examine surtout la radicalité écologique mais le
sujet impacte bien chacun des trois piliers.

1. La radicalité de la vulnérabilité est-elle exigeante ?

a) Laradicalité, en conscience

On parle parfois, et a juste titre, d’'une « dictature verte », dont les pharisiens
écolos actuels seraient les tyrans : « Honte a toi si tu manges de la viande, ou
si tu as un 4x4 »... C'est tellement humain : avoir, sur un sujet, une conscience
tellement vive qu’on est pris d’'une envie irrépressible de l'imposer alentours.
« Dictature verte », ¢a sonne déja un peu comme un paradoxe.. mais
imaginer une « dictature de la vulnérabilité », 1a, on est clairement dans
I’'oxymore !

Et pourtant, le risque est bien 13, car le paradigme de la vulnérabilité vient
avec un ensemble de pratiques qui tranchent avec les pratiques courantes.

J'entends la réserve sur le mot « radical »...

Est radical ce qui, revenant a une racine considérée saine, fonde ses pratiques
sur cette racine. Le fait que pour certaines personnes, la radicalité évoque
I’'extrémisme ne dit pas que la radicalité est objectivement extrémiste, mais
que l'écart est grand entre les pratiques de ces personnes et celles des
radicaux. Peut-on en faire une occasion de questionner nos propres pratiques,
et d’évaluer les racines dont celles-ci découlent ?!

Comment effectuer une bascule de paradoxe sans en passer par une forme de
radicalité ? Le christianisme lui-méme ne se base-t-il pas sur une suite
d’événements radicaux (jusqu’a la mort sur une croix...) ? Le Christ aurait-il pu
se contenter d’une attitude conformiste pour extraire le monde de sa tiédeur
[énifiante ?

Alors, oui, je redis ce mot radicalit¢, comme mon idéal a moi.. mais,
respectueux des principes mémes du paradigme de la vulnérabilité, je ne
I'impose a personne. Je témoigne de ce qui m’anime; le reste ne
m’appartient pas.

Ainsi, radicalité, oui, mais radicalité en conscience. On comprendra mieux la
nature de cette « radicalité en conscience » avec la partie suivante.

113



b) Capartdel'intérieur de soi

J’ai regardé certains matchs de la coupe du monde de foot au Qatar
(bouououh !!1). Je n’en ai pas honte, alors que le boycott était a mon sens
amplement justifié.

Plus largement, ils sont irrespirables, ceux qui nous disent : « Ha ! Tu te dis
écolo, mais tu as un ordinateur portable ! ». Oui, il est moralement
défendable de dénoncer les ravages du numérique, tout en ayant soi-méme
un ordinateur portable, car il n’est pas incompatible de souhaiter qu’une
chose soit autre, tout en étant soi-méme pris dans ce qu’elle est. Ainsi, mon
besoin, envers moi-méme comme avec mes fréres et soeurs,

e n’est pas d’étre un étre parfait qui interagit avec des étres parfaits,

e mais de garder bien présent a 'esprit (avec la due goutte de sueur qui
perle au front : « mon Dieu ! ») que rares sont les actes de ma vie qui sont
exempts d’'une part de crime envers la Création ;

e et de vouloir, au rythme adapté, selon la conscience du cceur (et c’est
beaucoup plus puissant que les lois, si jécoute bien mon coeur* ), scruter
chaque élément de ma vie (aucun n’étant trop enchevétré dans le
paradigme de la modernité pour que la résignation soit la seule option
envisageable), et les purifier chacun.

Plutot que de se juger les uns les autres, accueillir les blocages et limites de
chacun, et s’aider’ ! Finalement, ce sont moins les personnes qui portent la
signature de I'exigence que le collectif. Le collectif serait en effet ce qui crée
I'appel d’air vers la poursuite du chemin de conversion individuel : ce qui
inspire, ce qui donne envie. Probablement qu’il est bon que le collectif écrive
une « charte de l'utopie », pour fixer ensemble un idéal commun auquel
chacun déclare adhérer en théorie. Quand un membre s’en éloignera, cédant
aux assauts de ses complicités avec le monde, les autres n’interpréteront pas
I’éloignement facheux comme un acte délibéré, mais une malheureuse
chute...

Bref, tout ce qui compte, pour moi, c’est I’'engagement sincere a se laisser
déranger ; a consentir a se laisser transformer. Non pas se laisser déranger
par ce que dictent les haut-parleurs, quels qu’ils soient : se laisser déranger
par la voix de sa conscience.

N Kierkegaard : « Vouloir admirer Christ plutot que le suivre [...] est une invention de
ceux qui veulent rester a une distance raisonnable de Jésus » (il parle de la foi, mais
c’est généralisable pour tout domaine ol ma conscience me mene a la radicalité !)
> cf. {CC}, méditation « La bienveillance sur le chemin de conversion »

114



2. Laradicalité de la vulnérabilité excluante ?
Je comprends la peur de se couper du monde que la notion de radicalité
éveille. Alors, je voudrais prendre le temps de préciser comment la Cordée
imagine son rapport au monde. Cela, en trois étapes :
e assumer une distinction avec l'approche des structures de solidarité
classiques (a) ;
e expliquer les raisons de cette distinction (ce qui commencera a atténuer la
peur de se couper du monde) (b etc);
e placer tout ¢a dans un processus en évolution (ce qui continue a atténuer
la peur de se couper du monde !) (d).

a) Etre plutot qu’aller vers (a)

La Cordée n’est pas un lieu ou des personnes du monde, missionnées aux
périphéries, prennent soin des malheureux qui s’y trouvent. Que ce soit pour
les aider a vivre ou pour les « réinsérer » dans le monde du travail (la Cordée
n‘est pas un tremplin qui renforce des étres afin qu’ils soient aptes a
retourner vivre dans la folie du monde)...

L'intention de tels lieux est louable. lls aident merveilleusement certaines
personnes a se remettre debout... Mais la Cordée a autre chose a apporter.

Souvent, on entend l'appel a « aller aux périphéries ». Pour la Cordée, la
périphérie n’est pas une démarche, mais une nature. L'appel devient alors
« étre une composante des périphéries ». Et pour étre sGr de bien couper
avec cette notion de périphérie non-incarnée, j'utiliserai le mot de « marge ».

Si j'entends assumer cette essence marginale, ¢ca n’est pas par masochisme :
ce qui sous-tend cette aspiration, c’est une conversion du désirable :
e non, le monde ne m’apparait plus désirable (b),
e et oui, les marges me semblent plus conformes a la nature humaine et a
son épanouissement (c).

b) Je ne veux plus vivre avec mon temps (b)
Voici en quoi le monde ne m’apparait plus désirable (et, par suite, pourquoi
une Cordée batie sur les principes du monde me rebute) :

e sur le plan de la foi, notre temps ne rejette-t-il pas Dieu, ou bien, quand il
I'accueille, ne I'affuble-t-il pas d’'un embarrassant accoutrement bourgeois
qui I'étouffe ?

e sur le plan de la vulnérabilité, notre temps ne nous incite-t-il pas a
masquer nos fragilités, pour toujours se montrer autonome et
performant ?

115



e sur le plan environnemental, je viens chercher ici mon premier point
Godwin : n’aurions-nous pas tiqué, si, en 1940, on avait entendu un
citoyen allemand, participant comme tout un chacun a I'effort de guerre,
dire : « Il faut vivre avec son temps » ? Ne lui aurions-nous pas dit : « Um
mit lhrer Zeit zu leben, tragen Sie zu einem Vélkermord bei® » ? 80 ans plus
tard, ne dit-on pas ici ou la que notre mode de vie met en danger la
présence méme de I'étre humain sur terre ? En vivant avec notre temps,
dans notre « banalité du mal » a nous, ne travaillons-nous pas au génocide
de 'humanité elle-méme ?

c) La marginalité désirable (c)

On peut tout de suite mettre a distance la comparaison astronomique : étre
hors du monde, ca ne revient pas a divaguer dans l'espace infini, tel un
astronaute dont la ligne de vie aurait été coupée. Ma marge, elle se sent
héritiere d’'une culture profondément ancrée dans la nature humaine :

e elle s’inscrit dans le sillage de I'Evangile. Jésus, et de nombreux saints, ont
été marginaux aux yeux du monde ;

e elle repose sur des liens d’interdépendance forts, inscrits en nous depuis
toujours et attestés par de nombreux scientifiques’ (et qui découlent
également des préceptes de I'Evangile) ;

e elle intégre une cohérence environnementale unifiante, également inscrite
en nous depuis toujours (et toujours en écho avec I'Evangile).

Voila les guides que je choisis pour étre et pour grandir. C’'est ici que mon
désir se porte. C’est pour cela que je ne veux plus vivre avec mon temps.

Il peut arriver a chacun, par des occasions fugaces, d’expérimenter cette
marge. Sur le chemin de Saint-Jacques-de-Compostelle, par exemple:
I'amoindrissement des codes sociaux, l|'absence d’agendas, la grande
simplicité de vie, I'effort physique, I'entraide, le contact de la nature, la
spiritualité discréte mais omniprésente... On peut se dire: « Qu'elle est
ressourgante, cette parenthése en marge du monde ». Ou bien on peut se
dire : « J'en fais le voeu : voila la vie vers laquelle je désire aller ». On peut
n’en garder qu’une carte postale dépaysante. Ou bien on peut acquérir une
carte de membre engagé.

Malgré tout, je ne crois pas qu’il soit bon de se couper du monde : celle qui se
coupe, c’est la secte | Mais il semblerait bien que le choix de la radicalité
n"amene pas a se couper du monde. C'est ce qu’on voit dans ce qui suit...

6 X e . N , .
« A vivre avec ton temps, tu contribue a un génocide »
" notamment L’entraide, I'autre loi de la jungle, de P. Servigne et G. Chapelle
116



d) L’aspect dynamique (d)

Appelons «Paul » le stéréotype d’une Fows lea Pauf »
personne intégrée au monde. Appelons r

« Simone » le stéréotype d’une personne

qui a du mal a y trouver sa place, parce que

trop sensible aux questions environ- e
nementales, ou agée, ou malade, etc.

D’année en année, Paul sent poindre en lui un inconfort par rapport au

« monde ». Mais les marges ne constituent
. .g N IHOMDEI

pas une alternative enviables a ses yeux:

Simone, a se débattre seule dans son

inadaptation, n’inspire pas grand’ monde.

Arrive la Cordée. Son cceur, son regard,
I'aiguille de sa boussole pointent vers les
marges. Ainsi, de méme nature que
Simone, elle accueille Simone.

Se sentant accueillies et valorisées,
les Simone de la Cordée se redressent peu a peu. Vivant les alternatives
gu’elles portent en elles, elles édifient un corps dont elles deviennent fieres.
Elles se sentent légitimes. Si bien que ce

~

corps devient force d’attraction: la marge “Fl” %Me'c!m
devient désirable. Des Paul précurseurs s’y altires {A'O-SSMMuJ'
mteressent‘... . , ’ \/ —

Ouverte a Simone, la Cordée [Iest

[-3
également a Paul: a toutes celles et ceux

qui, depuis le monde, sentent confusément
le désir de rejoindre les marges...

117



e) Au-dedans de chaque Paul, une Simone s’éveille (d)

De plus en plus, le mot « radicalité » attire plutét qu’il ne repousse. Par pans
entiers, au méme rythme que des blocs de banquise se détachent des pdles,
des Paul suivent leur appel intérieur a une vie hors « du monde », car les voies
du monde révelent chaque jour davantage leurs lacunes®.

Pour preuve: les gens affluent en grand
nombre partout ou la radicalité est
expérimentée (au Gwenves, sur les ZAD, ou a
la ferme de la Chaux...).

Ainsi, la Cordée accompagne la croissance camjemv\f de fmjme [
des Simone a l'intérieur de tous les Paul qui

s’y sentent attirés.

C’est toujours comme ¢a : le centre, engoncé dans ses habitudes, peine a se
transformer. Le renouvellement vient toujours des marges ! Toujours, les
débuts sont hésitants et poussifs. Et toujours, un phénomene d’emballement
finit par se produire.

Rappelons ici les enseignements du deuxiéme chapitre : ce a quoi la Cordée
contribue (certes modestement: ce sont les catastrophes sociales et
environnementales qui vont faire le gros du boulot’ 1), c’est au basculement
du monde occidental dans le paradigme de la vulnérabilité !

f) Labonne dose de Simone et de Paul
Pour que des flots de Paul s’assument en Simone, deux ingrédients sont
nécessaires :
o |'identification. Car Paul a besoin de se sentir précédé par des Paul ! Il faut
donc que les Paul extérieurs s’identifient aux membres de la Cordée.
e l'innovation. Sans des pratiques qui tranchent avec W C:))o
le monde, I'identification n"améne Paul nulle part : il 7
reste dans ce qu’il connait déja.

Y

. . . 2
Il néchappera a personne que ces deux termes sont, a £§ -
peu de choses pres, des contraires. |l s’agit donc de é{/\
trouver une ligne de créte toute en nuance. Cy,\
-~
<,

® les dessins de cette balancoire évoquent {El}, apport « La conversion
communautaire », « Les perspectives que ¢a ouvre »
% ¢f. chapitre « Il - D.5 - Leffet de demain »

118



De |3, quatre cas :

e s’il y a trop de valides, la soif d’efficacité, de maitrise, de puissance
reprend le pouvoir (car elle toujours préte a COKDéE ;?Aul. Qul
jaillir de sa boite — au moins chez moi !)™°. La 1OBSERIE
Cordée se fait rattraper par l'esprit « du O @ Q : O
monde ». La fragile flamme du paradigme de
la vulnérabilité est soufflée. Alors, il n'y a pas /H\
d’innovation, et Paul reste insensible.

e si la Cordée est un mélange de personnes tres valides et de tres
vulnérables, on s’expose a la mise en place d’une autre forme d’esprit du
monde, le modeéle {assistant-assisté} : les forts s’occupent des faibles. De
I’extérieur, Paul se dit : « c’est une structure i
de charité chrétienne, chacun est dans son {’\\ O
role ». Paul s’identifie a I'assistant, mais pas /ﬁ ,ﬁ ﬁ /ﬁ
d’innovation.

e si I'on rassemble des personnes tres vulnérables entre elles, c’est
d’entre-soi qui prime. Paul voit la Cordée comme il

[
voit I'entraide entre deux SDF : il peut trouver ¢a RN ! O
.. ,. e MY |
beau. Mais il ne s’identifie pas. Ca ne le transforme /& ;ﬁ ﬁ |
pas. 1
e enfin, si la vulnérabilité des personnes de la Cordée est
o peu marquée, alors l'identification peut se faire. Paul s’intéresse.

o homogene et assez marquée pour que des /-\ :
mécanismes innovants (d’interdépendance, ~H—~K
I

|

t
1
|

e risque

de rapport au temps, etc.) puissent se mettre

en place, alors Paul est surpris.
Alors, la Cordée devient ce qu’elle est appelée a étre: un outil de
transformation des imaginaires de tous les Paul de notre société.

10 lorsque les féministes se retrouvent en non-mixité, c’est précisément pour une
raison analogue : elles savent que la présence d’un seul homme réactive les
mécanismes dont elles sont elles-mémes pétries, d’effacement, de sentiment
d’illégitimité, etc.

119



XIIl.  Au sujet de l'identification...

E:écrivant tout ¢a, je pense fort a Thierry. Thierry est reconnu dans le
monde. Il y joue un réle, notamment dans le domaine économique et social. Il
travaille, il aide, il décide, comme un vrai Paul. Pourtant, Thierry a une Simone
en lui, mais il la garde cachée. Un jour, dans un festival, il participe a un atelier
ou des Paul-Simone, avec les codes sociaux d’un Paul, échangent sur le theme
de la vulnérabilité. Thierry s’identifie, et sent pourtant I'innovation. Alors, il se
lache : il a trouvé I'endroit ou exprimer sa Simone. Nos Simone intérieures

se sont prises dans leurs bras. Et moi, j’en étais tout retourné ! ‘J

Tout cela est résumé par {VE}: « La vulnérabilité assumée peut devenir
positivement contagieuse. Assumée par I'un, elle éveille la possibilité chez un
autre, qui en est le témoin, de I'assumer a son tour ».

3. La radicalité de la vulnérabilité militante ?

a) Le soin du quotidien avant la lutte militante
Le militant estime le rapport de force, met en place des stratagémes,
recherche ['efficacité, le nombre, 'ampleur, ceuvre pour la victoire de mains
d’hommes.
Bien souvent, il se croit contraint a
e «vivre en nuisant » : il fait usage lui-méme de ce contre quoi il milite
(contre le forage d’un puits de pétrole, mais usager régulier de la voiture) ;
e « réparer en nuisant » : il utilise les folies du monde (la voiture, les
réseaux sociaux, etc.) pour ramener le monde a la sagesse.
Voila que je taxe le militant de pompiers pyromanes ?! Alors que j'écrivais
plus haut qu’il ne s’agissait pas de faire porter sur l'individu la folie du
systeme !
Aucun jugement: il se trouve que mes limitations m’empéchent d’étre
efficace dans les formes de militance conventionnelles. Alors, plutét que
d’étre un militant conventionnel au rabais?, je recherche d’autres formes
d’expressions militantes et, tant qu’a faire, j'essaie de faire en sorte que
celles-ci corrigent certaines faiblesses de la voie militante conventionnelle
(non pas que ces autres formes soient elles-mémes exemptes de faiblesses !).
Il'y a de la place pour tout le monde : chacun sert la cause comme il se sent
appelé a le faire. Complémentarité ! @

" ¢f. {VL}, livret « 4-annexe - Témoignage aux poussiéres » et « 4 - Le précieux point

de vue du vulnérable », chapitres Cet D
120



La «radicalité de la vulnérabilité » ne meéene pas aux modes d’action du
militant : elle dilate le coeur comme le ferment fait lever la pate, dans l'intime,
au quotidien...

e désormais limité dans ma capacité d’action militante, mon activité
principale consiste, si je ne peux agir pour le « bien », au moins a chercher
a ne pas faire le « mal ». Cette réappropriation de ma vie, en allant, de
proche en proche, vers des choix toujours plus simples et unifiés, en
rendant de nouveau vertueux chaque petit geste du quotidien pollué par
la modernité (manger, me déplacer, me vétir..), me rend finalement
heureux.

e |e consentement a la non-maitrise, le renoncement a la conservation de ce
qui est, 'acceptation des limites et du ralentissement, le développement
d’une attitude d’espérance sont des aspirations qui m’apparaissent
paradoxalement plus authentiquement écologiques que la suractivité
militante.

Bref, tacher de n’étre ni pyromane, ni pompier, mais
simplement habitant de la terre, avec pour devise la fameuse
maxime de la déontologie médicale « Primum non nocere »
(en premier, ne pas nuire).

Précisons quand méme que le lacher-prise induit par la culture de

la vulnérabilité produit parfois des engagements étonnamment

radicaux, sur le modele de celui qui n’a rien a perdre, rien a craindre, de
I’écorché vif mu par I'énergie du désespoir.

e Emmanuel Mounier (dans Refaire la renaissance — ceuvre 1) exprime bien
cela: «Ce que nous avons a sauver, c’est infiniment plus qu’une
civilisation ou le maintien d’'une espece noble [...]. Nous avons compris que
nos vies seront aventureuses et compromises. Nous ne redoutons rien, ni
la pauvreté, ni I'isolement. Nous venons témoigner pour d’autres biens
gue nos propriétés » ;

o {EB}: « Il y a dans la haine quelque chose a sauver : le dernier refuge de
I'énergie de vivre. Il faut, dans cette masse fumante de haine folle, tailler
et marteler I'épée de I'Ange nouveau, qui tue la mort. Une violence neuve
qui ne cédera jamais plus a la séduction de la mort ».

121



b) Créer les conditions structurelles de la non-nuisance

Voila plusieurs fois que je parle de la difficulté d’ajuster son mode de vie sur
ses aspirations, étant dans un monde qui nous en écarte en permanence.

Tres souvent, on est dans une situation ou I'on ne voit pas d’alternative
(comme aurait dit Thatcher !) : « Avec mon boulot, je peux pas faire sans ma
voiture », ou encore « J'ai besoin de mon smartphone : mes réseaux sont tous
sur whatsapp ». Dans ce contexte,

e il y a la « radicalité d’effort », qui consiste a se priver (autant qu’on peut,
mais finalement bien peu, et rarement sur le long terme) pour ménager sa
conscience :

oje prends mon vélo chaque fois que je peux, mais globalement, ma
voiture reste souvent incontournable ;

oje prolonge au maximum la durée de vie de mon smartphone, et
jessaie d’en avoir un usage raisonnable, mais il demeure
indispensable ;

e et puis il y a la « radicalité de structure », dans laquelle je travaille un cran
en dessous, en remplacant les éléments structurels de ma vie qui aménent
des contradictions par de nouveaux éléments, structurellement plus
vertueux. A moins de se sentir une ame d’ermite, ¢ca passe souvent par le
renforcement de I'aspect communautaire :

oun lieu de vie simple en collectif (mutualisation et sobriété) peut
réduire le recours a une activité professionnelle, et faciliter I'’émergence
d’activités professionnelles locales (maraichage, gite, formation, etc.),
ce qui éteint la nécessité d’une voiture ;
oun quotidien relationnel nourrissant sur le lieu de vie peut rendre
indolore le renoncement au smartphone.
Créer les conditions structurelles permettant de se sentir vertueux a I'état de
repos : voila bien un principe qui plait au vulnérable !

122



D. Développements sur les piliers

1. Le pilier spirituel

Pourquoi un ancrage spécifiquement chrétien ? Simplement, il s’agit d’aller la
ou on se sent appelé. La figure de Jésus est centrale pour moi, et il me serait
douloureux de la mettre de c6té. C'est finalement la méme chose que pour
les autres piliers : rendre possible, pour moi-méme et pour d’autres fréeres et
sceurs esseulés, une aventure collective revigorante, fidele a ce que nous
sommes !

Puisqu’il y a autant de fagons d’étre chrétien que de Chrétiens, il est bon de
rechercher un dénominateur commun pas trop restrictif. Quel est le coeur ?

e une conscience relativement commune de I’ « existence » d’une intention
d’amour « créatrice », qui propose un cap (celui de 'amour) a I'humanité,
et a laquelle on choisit d’accéder préférentiellement par la voie du Christ ;

e une conscience relativement commune du sens de la vie : un pélerinage
dans lequel on grandit, on tache de s'aimer les uns les autres, et on essaie
d'apporter une contribution a la réalisation de la Création, et puis on se
retire humblement vers Dieu...

Reste a expliciter pourquoi j'ai ajouté « chrétien dans le sens de "suivre le
Christ" » dans la présentation du pilier sur la foi. Il s’agit de préférer :

e la source du Christ et des Evangiles a celle de [linstitution, dont la
trajectoire discutable (notamment depuis le 111 siécle, ou elle s’est lancée
dans un jeu dangereux avec le pouvoir et la bourgeoisie), a amené I'Eglise
a se placer parfois a 'opposé de I'appel du Christ*?;

e ou, dit autrement, une Eglise vulnérable (telle que la préfigurent
notamment Foucauld Giuliani dans La vie dessaisie®, {AR}** ou encore
{RC}) a une Eglise puissante.

Ce positionnement est important dans la Cordée : il permet d’inclure des
personnes qui auraient été vulnérabilisées par une attitude écrasante de la
part de l'institution chrétienne.

Pour autant, la Cordée fait partie de I'Eglise, et tant mieux si par sa présence,
elle contribue a la diversité de I'aventure chrétienne.

2 ¢f. {ML}, chapitre 1.C — « Rarement ce qu’on dit de lui » — les raisons de la distance

avec l'institution chrétienne y sont détaillées

3 synthése de ce livre : https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes
" Jauteur substitue la théologie de la toute-présence a la théologie de la toute-
puissance

123


https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier/livres-aimes

La

Cordée plaide pour une Eglise pauvre et en marge, par fidélité a son

appel®:

2.
La

poi
a)

b)

c)

d)

e)

f)

Dans {FO}, le pasteur Gill Daudé invite I'Eglise a reconnaitre sa pauvreté :
« Comment alors, vivre pleinement baptéme, eucharistie, synodalité en
vue d’'une communion, sans [..] se mettre soi-méme (et son Eglise) en
situation de pauvreté ? Car nous, je veux dire nos Eglises, ne sommes
riches de rien : nous recevons ce qui ne nous appartient pas, et I'offrons a
ceux que nous ne maitrisons pas ».

Francois Odinet™ : « L’Eglise est liée aux pauvres, non pas comme une
conséquence de la foi proclamée et célébrée, mais comme élément
constitutif : puisque I'Eglise est fondée autour de la pierre rejetée par les
batisseurs, que Dieu a établie pierre d’angle — le Christ ressuscité — alors,
ce qui la tient rassemblée, c’est Jésus, en tant qu’exclu et en tant que posé
comme pierre d’angle (c’est-a-dire comme celui autour duquel un peuple
peut se rassembler) ».

« Tous, nous devons former une Eglise pauvre pour les pauvres®’ »

La vie simple
réflexion sur la radicalité a déja bien brossé le tableau. Donnons-en les
nts saillants relatifs a la vie simple :
Le malaise initial se situe dans la conscience d’appartenir a un monde qui
ne sait plus vivre sans détruire la nature et une bonne part de la
population humaine. Comme il est déchirant de consentir a détruire ce
gu’on aime !
Il m’apparait que ce qui nuit a la nature nuit également, par une
conjonction mystérieuse mais implacable, a I’étre humain.
Méme si le paradigme de la modernité en a effacé l'acces, il existe
indubitablement, pour I’étre humain, un chemin de retour a un mode de
vie ajusté, dans lequel il soit possible de vivre sans nuire.
Selon la réciproque de b) que je présume vraie, ce mode de vie sera
également heureux, bon pour ceux qui le choisissent.
L’excitation, par le paradigme de la modernité, d’instincts présents en
nous-mémes (posséder, contréler, etc.) fait qu’il est difficile, pour un
individu isolé, de parcourir le chemin du retour évoqué en c).
D’ou la volonté de parcourir ce chemin a plusieurs.

15

16
p
ana

cf. {VL}, livret « 2 - Garde-t-on ses moufles en été », chapitre E.1

odcast « Anastasis - Episode 6 - Les pauvres, clé du royaume », https://collectif-
stasis.org/podcasts/

17
p

ropos improvisés par le pape Francois le 11-09-2016 (jubilé des exclus)
124


https://collectif-anastasis.org/podcasts/
https://collectif-anastasis.org/podcasts/

Le point c) mérite un complément.
On peut I'entendre a chaque coin de rue, la voix raisonnable affirmant qu’on
ne peut pas vivre sans les biens de consommation que la modernité extrait
violemment de la Terre. Petit dialogue :
- Le processus de production de ces biens menace la vie sur Terre...
- Peut-étre, mais on ne peut pas faire sans !
- Ca revient a considérer que Dieu a posé sur Terre un étre humain
intrinsequement nuisible...
- Si tu veux, mais on ne peut pas faire sans !
- C'est IN-DIS-PEN-SABLE, on te dit ! La question du bien ou du mal ne se
pose pas, quand c’est indispensable (il est bouché, lui !)
- Mais... sur 99,9 % de son histoire’®, I’humanité a fait sans...
- (se bouchant les oreilles et parlant volontairement fort pour couvrir toute
autre voix) IN-DIS-PEN-SABLE-IN-DIS-PEN-SABLE-IN-DIS-PEN-SABLE.

Le déni est habile : nécessité fait loi... Ainsi cette croyance mortifere s’habille
en raison supérieure, en raison-avec-une-cravate, et toute objection porte le
sceau de la réverie utopiste... Peut-on, quand méme, rester avec les quelques
lignes de ce dialogue, juste le temps d’une lente inspiration-expiration ? N’y a-
t-il vraiment d’autres horizons pour I’"humanité ? L’humanité n’a-t-elle pas su
vivre relativement harmonieusement avec la nature, avant le plastique, les
supermarchés et la télé ?

L'intention de la Cordée en matiére de vie simple est de contribuer a éroder
cette croyance. Pour cela, elle propose de modifier les parameétres de
I’équation qui sous-tend le rapport de force :

e selon la modernité, le paramétre « nos modes de vie actuels », c'est un
invariant. Tout le reste (la Terre, les fréres et sceurs, etc.) est variable
d'ajustement ;

e dans la Cordée, tout simplement, on inverse les {invariants/variables
d’ajustement}, et on voit ce que ¢a permet de composer comme vies. Et je
crois bien gu'on tombe sur quelque chose de pas moche, et de plut6t
aligné avec notre nature humaine !

Bien sdr, avec patience, selon nos capacités... mais l'intention est celle-la.

¥ Homo sapiens a 300 000 ans ; la révolution industrielle date de 3 siecles
125



3. Lavulnérabilité
Comme il est dit plus haut, le paradigme du monde est inadapté aux
vulnérables :
e d’une part, il les malmene™; ce qui inspire I'envie d’un lieu refuge
(prochain paragraphe) ;
e et d’autre part, il les empéche de développer les graces propres a leur
condition (paragraphe, euh... suivant suivant).

a) Unrefuge, un climat de « vulnérabilité OK » dans I'air

(1) Une situation difficile, mais belle

« Tout le monde est vulnérable ». Les valides de bonne volonté I'expriment
également.

Mais il y a vulnérable et VuLnErAbLe ! Il y a 'amateur et le professionnel &) !
Il'y a le valide qui a une part de vulnérabilité, et le VuLnErAbLe :

e qui ressent qu’il est empéché : de petits et grands empéchements par
rapport a la « norme » s"amoncellent. Dans mon cas : manger comme tout
le monde, se sentir apte a se lancer dans une formation, travailler comme
tout le monde (méme si de toute facon, ¢a, je ne le souhaite pas !), voir
des amis et suivre leur rythme, se marier, avoir des enfants, pouvoir dire
« oui, je serai la ! », etc. Jusqu’a ce que se dessine un « moi » et un « les
autres ». Toujours, il apprend a composer avec ces empéchements, mais
ceux-ci sont comme autant de cailloux dans la chaussure. A un moment, il
arréte de marcher avec le monde.

e dont les empéchements ne sont plus momentanés, mais structurels,

cons'u.bs.tantlels\ a \I étre. . Ils Zl' on 00, robie {mm‘u candidat fé,
le définissent. La ou le valide ?

se définit souvent par son :re uient dle ﬁe""’i f 236 ara, o if esf...
travail, ou le nombre de ses | VulnErRble & domicale .. ﬁoqm Yoo !
enfants, le VulLnErAble se
définit d’abord par sa
vulnérabilité...

Ce qui me pese le plus dans la
vulnérabilité au quotidien, ce
sont les représentations
« mondaines » qui décretent ce L
qui est reconnu comme une vie valable et heureuse : des projets, des

19 ¢f. différents points de chapitre « Il — C - Anatomie des paradigmes »

126



réussites personnelles et professionnelles... Suivant le prisme de cette réalité,
je suis plutot parmi les « ratés ». Voila qui ne m’aide pas a m'ancrer
fermement dans la joie d'étre petit. D’autant plus que ces représentations ne
me sont pas seulement extérieures: elles sont présentes en moi, et se
traduisent par de la frustration, de la déception, de la jalousie... Ma vanité
blessée en a, des choses a dire !

Pourtant, la joie d'étre petit a davantage de valeur a mes yeux. Ce ressenti
intime coincide d’ailleurs avec ce que me suggére I'Evangile. Y’a d’la grace,
incontestablement, de ce coté-ci !

D’ou la lutte en moi entre la polarité « société » et la polarité « Evangile ».

On retrouve ici ce qui a été décrit plus haut’: ce qui est dur, c’est
I'inadaptation culturelle.

(2) Un environnement pour vivre sereinement en vulnérables
Je suis tres poreux a mon environnement :

e de méme que la compagnie de personnes « du monde » vient titiller et
blesser le champ de la « réussite » en moi,

e retrouver des personnes vulnérables me place dans un contexte ou I'on se
désintéresse des choses du monde, au profit d’autres substances. Ca
m’aide a assumer qui je suis et a croire que le second prisme est bien plus
gu’un ersatz du premier.

XIV.  Itis like when I speak English
Mteraction avec des personnes marquées par le paradigme de la validité
me fait parfois me sentir comme quand je suis seul Frangais dans un groupe
d’Anglais. Je parle anglais, mais avec une certaine frustration; et a la
longue, c’est épuisant. A l'inverse, c’est reposant d’étre avec des
compatriotes !

En s’associant entre personnes a qui la vulnérabilité va bien, nous pouvons
créer le refuge qui rend, pour chacune et chacun, le quotidien des jours plus
vivable et potentiellement plus heureux :

o définir un autre systéme de référence ({CV}: « Constituer un milieu inclusif
ou la prise en considération de la vulnérabilité permet d’élaborer le plus
équitablement possible la norme ») :

o on entend moins : « Oh la la, j’ai couru toute la journée... et puis ce soir,
j’étais colére : une heure de queue a la pompe a essence ! »

20 ¢f, chapitre « Il — C.3.a - Validité : vouloir tout »

*! ¢f. chapitre « Il — B.4 - Pourquoi le paradigme de la validité est néfaste »

127



o mais plutot : « Hé, content de m’étre réveillé vivant ce matin — pas trés
vivant, mais assez pour pouvoir vous retrouver, les copains22 I'»

e assumer une autre temporalité, un ralentissement qui permet une autre
présence au monde ;

e se créer un systeme de valorisation qui n'est pas celui du monde,
notamment en étant plutdt dans I« &tre » que dans le « faire »*.

e se faire I'effet d’une famille, avec

o de gestes d’amour : moi qui suis célibataire sans enfants, lorsque j'aide
un ami, je ressens parfois la joie de me donner gratuitement, comme
un parent le fait pour son enfant. J’aime aussi, en situation inversée,
me sentir fils de I'un d’eux (prudence, bien s(r : garder la réciprocité,
ne pas créer des situations de dépendance“)... Mais, au fond, I'amour
filial et I'amour amical ont évidemment un lien... de parenté ! (hi hi !)

o des liens d’appartenance : avoir une réponse qui vient naturellement,
guand, dans un formulaire, on voit la case « personne a prévenir en cas
de probléme ». ()

o un soutien « endogéne » : en situation de souffrance, il est toujours
bon d’étre soutenu. Mais lorsque I'aidant n’est pas identifié comme un
frere vulnérable, il arrive que I'on s’impose a soi-méme un douloureux
jugement, par effet de contraste. Si I'on sait notre aidant conscient de
ses propres vulnérabilités, on ressent moins cette pénible
dévalorisation de soi. {VE}: «Il existe donc une socialité des
vulnérabilités qui ne repose plus sur la solidarité (aide du plus faible par
le plus fort) mais sur la collégialité (reconnaissance) et la coopération ».

e vivre des expériences collectives fortes (ha! nostalgies de ces épopées
collectives qui fondent I’histoire d’un groupe...).

Comme il est dit plus haut, « certains ne traversent pas le mur »> : face a la
souffrance, on peut se retenir de s’abandonner a Dieu, s’empéchant ainsi de
naftre de nouveau. Il m’apparait qu’il est plus facile de traverser le mur quand
on sait que de l'autre c6té se trouve une belle communauté ! Ainsi, de méme
gu’un chrétien seul est un chrétien en danger, un vulnérable seul est un
vulnérable en danger.

2 f. chapitre « | — F.3 - Rendre grace pour chaque instant qui nous est confié »

cf. chapitre « | — D.3.a - L’efficacité selon le plan de Dieu »
2 of. {ML}, chapitre I1.D — « Massage et charité »
% ¢f. chapitre « | —B.2 - La félure et la lumiére »

23

128



b) Unlieu de fécondité

Je commence ce paragraphe par, de nouveau, une expression de la fécondité
de la vulnérabilité. Elle n’apporte rien de nouveau, mais elle exprime cette
fécondité en concentré...

XV.  Vivre une grdce que le monde ne connait pas
mu fais quoi dans la vie ? ». Je suis parfois bien en peine de répondre a
cette question, surtout quand je sens que mon interlocuteur honore le
paradigme du monde. Mon activité contributrice au PIB, c’est quelques
chantiers par-ci par-la, rémunérés en cheque emploi-service universel, cette
forme d’argent de poche pour adultes pauvres. Le RSA compléte. Je passe
beaucoup de temps dans ma chambre : trop fatigué, souvent, pour voir du
monde, m’inscrire dans les projets stimulants... Piteux...
Et pourtant ! Pourtant le vide terrestre de ma vie ouvre mon coeur a des
merveilles célestes tellement fortes ! Faut voir ca ! Le vivre ! Avoir le temps de
donner toute sa valeur a l'instant vécu, apprendre a se réjouir de tout, puiser
du bonheur dans le bonheur des autres, aimer sa petitesse, se sentir en
communion évangélique avec les autres souffrants, ressentir en soi
I'indéfectible Appui puisqu’on a di renoncer a certains appuis du monde,
expérimenter le paradoxe des béatitudes, trouver dans son cceur un petit
bonheur qui, n"ayant pas de source terrestre identifiable, prouve Dieu et se
change alors en allégresse®® | Depuis le paradigme de la vulnérabilité, ce qui
est piteux, c’est une vie étrangere a tout ¢a !
C'est assez terrible, parce que je ne sais pas ce qui me coupe le plus du
«monde »: la fatigue brumeuse, ou bien ces ressentis délicieux mais
incompris (si, en vrai, je sais, faut pas exagérer : fichue brume!) ? Alors, je
crois qu’un lieu ol ces ressentis sont connus, courants, naturels et peuvent
étre partagés tout autant que leur équivalent de souffrance m’aiderait a
rester en lien avec des fréres et sceurs, le temps de mon pélerinage terrestre
(c’est quand méme plus sympa !). Et, ce qui ne gache rien, m’aiderait a
donner un sens a tout ¢a... ‘J

(1) Unlieu de recherche : éclaireurs du monde
Toute improductive (aux yeux du monde !) que soit notre vie de vulnérables,
elle peut néanmoins étre féconde : en étant 13, en visibilisant de maniere
joyeuse et inspirante I'espace de la vulnérabilité?’ !
La surmortalité des abeilles nous alerte : de par leur sensibilité, elles sont les
premieres a subir les déreglements du monde. Il en est de méme pour

*® |iste inspirée des enseignements du chapitre « | — Appris en chemin »
%7 ¢f. chapitre « Il - E.5.e - Visibiliser I'autre désirable »
129



I'humain vulnérable. Le regroupement en Cordée permet aux vulnérables
d’assumer ce qu’ils sont, plutdét que de se cacher, honteux. Forts de cette
conscience collective de la valeur de leur aventure, encouragés par la
dynamique porteuse du groupe®, ils se mandatent eux-mémes d’une mission,
ils deviennent un petit laboratoire, et ils osent témoigner de leurs messages.
Dans la période actuelle, ce n’est pas rien, ce petit laboratoire : car ce qu’ils
sont contraints d’expérimenter (passer de la maitrise a 'abandon, de la toute
puissance a la limite, ralentir, s’émanciper du faux moteur de la vanité... etc.)
est précisément l'inévitable traversée dans laquelle le monde va devoir
consentir a se lancer®.

Cet aspect « recherche appliquée, relecture a des fins de témoignage vers
I’extérieur » m’intéresse beaucoup, mais si je me retrouve seul a le faire vivre,
je I'accepterai (je vois bien que c’est pas tout le monde — et heureusement —
qui théorise-écrit-consigne a tout bout de champs !). Un temps, j’ai révé d’un
« centre de recherche sur la fécondité de la vulnérabilité », mais 13, c’est
vraiment si Dieu veut !

(2) Déja loin d’étre seuls !
Plusieurs livres, publications et événements récents portant sur la
vulnérabilité me conforte dans I'idée gu’il s’agit d’'une réflexion opportune :
e 2005 : {EB};
® 2014 : texte d'Elena Lassida paru dans la revue Etude: Revisiter
I'institution a partir de la fragilité ;
e 2018 : {IS}, {FG};
e 2021 :{VE};
e 2022 :{CV};
® 2024 : {FO}, Passage Ste Croix a Nantes — exposition permanente : Fragiles
dans un monde fragile.

Quelques phrases que j'ai été heureux de trouver dans ces textes. Elles
placent les espaces de vulnérabilité comme des lieux de renouveau :
o {CV}: « Pas des lieux "déficitaires", mais proprement des points pionniers
qui sont aux avant-postes du réel » ;
e {CV}: « Des lieux dont il faut prendre soin pour comprendre a quel point ils
sont vecteurs de connaissance et potentiellement des leviers capacitaires
pour envisager d’autres modalités d’agir, de consommer, de penser » ;

28 . . , N .
cf. {El}, apport « La conversion communautaire » - « Une réserve ou puiser les
capacités d’agir »
29 . . ;. .
cf. chapitre « Il — E.5.d - Le point de vue précieux des professionnels de la loose ! »
130




e {CV}: « Créer dans les entrelacs des abandons, des fatigues, des blessures
et des vexations le renouveau nécessaire a |'élaboration des futures
légitimités » ;

e {CV}: « Des étres brisés [...], mais qui demeurent les pionniers d’un futur
plus réflexif et critique » ;

e {CV}: « Des formes de compagnonnage qui logent des fécondités dans
quantité d’interstices oubliés, dévalués, rendus invisibles parce qu'ils
étaient souvent ceux des étres plus vulnérables » ;

e {FO}(E. Grieu): «En ces temps qui apparaissent comme décisifs, la
vulnérabilité a quelque chose a dire [...]: elle inaugure un monde, est
créatrice d’'un monde » ;

o {IS} : « S"appuyer sur ceux que Michel Gaudet appelle "les conspirateurs du
futur", ces hommes et ces femmes qui, parce gu’ils ont vécu ou vivent
dans la rue, peuvent étre prophétes d’un besoin et porteurs de solutions
alternatives souvent en avance sur la société » ;

e {VE}: «Produire de la compétence neuve et utile a partir de Ia
vulnérabilité ».

o {VE}: « Inscrire la vulnérabilité ontologique dans une dynamique collective
réellement créative et comme point d’origine de toute forme de novation
et de société ».

o {VE}: « Les personnes vulnérables sont de précieux témoins, acteurs de la
société et forces de propositions ».

o {EB}: « Appeler en témoignage ceux qui ont golté l'enfer du monde.
Quelque chose crie en eux. L'homme d'en-bas :

oressent comme une vague de douleur monstrueuse qui monte par
dessous les manéges et les buvettes de la grande féte populaire ;

o sait que le formidable réseau qui couvre la planéte et qui donne aux
humains de vertigineuses sensations de jouissance et de puissance est
un voile léger et fragile jeté sur un formidable chaos ».

e {EB}: « C'est dans I'en-bas lui-méme, par furieuse nécessité, que naissent
les grands désirs, les ambitions démesurées, qui finissent, si I'on s'y tient,
par donner fruit. Voyez ce que fut la vie des grands créateurs, artistes,
scientifiques, philosophes, saints ».

e {EB}: « Comme ils y sont contraints, ce sont ceux d'en bas qui ont quelque
chance de changer la terrible pate humaine en un pain qui sera
mangeable. Ce qui était la honte et la haine deviendra la furieuse
puissance de créer, engendrer, aimer - heureuse fureur. Nous avons
besoin de ces fauves-la ».

131



E. Concretement

1. Général

a) Comme je I'imagine :

e Qui?

o Combien de personnes ?
= Commencer petit ?
= A terme, un nombre suffisant (une dizaine d’adultes ?) :

e pour que ¢a fasse communauté (qu’on n’ait pas a chercher les
loisirs ailleurs) ;

® pour que ¢a soit résilient si une personne part ;

e pour augmenter la portée des mutualisations ;

e quitte a avoir une plus grande autonomie individuelle (car plus
on est nombreux, plus I’harmonisation fine de nos vies prend du
temps).

o profil imaginé :
= des hommes, des femmes, des jeunes, des vieux, des entre-les-deux,

des méres célibataires, des enfants, des burn-out, des fatigués, des
on-sait-pas-trop,

des en pleine forme, mais sensibles a la vulnérabilité (les gens en
pleine forme dynamisent la vie du lieu !) ; des non-croyants mais qui
souhaitent le devenir (les non-croyants déplacent par leurs
questions) ; des vilains pollueurs qui aspirent a I’harmonie avec la
Création (les vilains pollueurs empéchent l'illusion de pureté)...

pour les « vulnérables », peut-étre plutét des personnes qui étaient
dans le monde et qui ont été contraintes d’en sortir, pour une raison
ou pour une autre : ¢a fait un ressenti commun. Et puis, ¢a vient
créer aux yeux des valides un sentiment d’identification susceptible
de les toucher et leur permettre de changer de paradigme !

e comment ?
o faibles besoins, grace a une vie sobre et mutualisée ;
o relative autonomie financiére de chacun :
= aides sociales (c’est un maigre salaire pour des chercheurs tels que

nous, mais on prend quand méme !) ?

= temps partiel a I'extérieur ?
= activité professionnelle sur place ?

e ol ?

o espaces de vie a géométrie variable, selon les besoins et le site trouvé ;

132



oidéalement, un lieu pérenne ou il soit possible de s’enraciner (achat
collectif ?) ;
o pourquoi pas commencer par une colocation temporaire pour créer le
groupe et le projet ?
e quoi ?
o respect du rythme et des besoins de chacun ;
o des temps en commun : vie quotidienne, priere, féte, ...

b) Les sources d’inspiration
e La communication non-violente
e La sociocratie, gouvernance partagée

2. Foi

a) Comme je I'imagine
e au petit matin, on prend un temps ensemble pour placer notre journée au
service du projet de Dieu (joie !) ;
e bénédicités d’avant repas ;
e autres temps de priére, lectio divina, etc. selon un rythme qui va bien...

b) Les sources d’inspiration
e Chants de Taizé,
e |'arche de Lanza (temps de « rappel »),
e |la ferme de la Chaux (temps de priéere créatifs et en résonnance avec le
vécu, les relations, les émotions : « pardon, merci, s’il te plait », etc.)

3. Vie simple

a) Comme je I'imagine
e Idée de progression, fondée sur le désir d’autre chose davantage que sur
I’effort de privation30 ;
e privilégier la mutualisation des objets ;
e poules, abeilles, autres animaux, etc. ;
e temps de vie quotidienne (cuisine, vaisselle, jardinage, couture,
bricolage,...) ;

¢, aussi « C.3.b - Créer les conditions structurelles de la non-nuisance », dans ce
chapitre - cf. {El}, apport « Les clés de la conversion » (clés de I’enthousiasme et de
I’étre par le faire, je crois)

133



e tout cela visant également a créer un ensemble résilient (a la grace de
Dieu, pas dans un esprit survivaliste !), en vue des bouleversements des
décennies a venir.

e Militantisme :

oa titre individuel, et a condition que ca ne nuise pas aux autres
membres, engagement militant selon les souhaits de chacun ;

o au niveau collectif, une place pour la féroce indignation, et pour autant
de militantisme que le collectif peut en porter. Mais il est nécessaire de
s’abstenir de toute action militante collective qui pourrait déstabiliser
un membre ou qui accaparerait des ressources nécessaires a la vie du
lieu;

o faire de la Cordée un lieu d’accueil des militants fatigués ?

b) Les sources d’inspiration
e |les low-tech lab (créativité),
e 'arche de Lanza (sobriété, unification de la vie en un lieu, technologie
questionnée et mise a distance, éclairage a la bougie).

4. Vulnérabilité

a) Comme je I'imagine
e une attention portée entre les membres
o soutien mutuel® ;
o atmosphére adaptée a nos besoins et spécificités ;
o expérimentation ensemble du paradoxe des béatitudes ;

e sensibilité a I'idée d’étre des éclaireurs du monde (« recherche ») ;

e pas de profil «aidant» et de profil «aidé» (pour apporter une
contribution a la transformation sociale®). Il ne faut donc pas étre trop
ambitieux : impossible pour des vulnérables de porter des trop-
vulnérables. Chacun est :

o dans son état de santé moyen : a peu pres autonome ;
o dans son état dégradé : pas trop durablement dépendant des autres ;
o dans son état de forme : apte a aider.

e une attention devra étre portée a la compatibilité entre les vulnérabilités :
préférer des combinaisons de nature symbiotique a des situations ou les
blessures s’activent réciproquement ;

*! faire une mini-société contre-culturelle, cf. chapitre « Il - E.4.d - Niveau 3 — contre-
culture »
32 ¢f. « C.2.f - La bonne dose de Simone et de Paul », dans ce chapitre

134



e des structures de dialogue, de relecture et d’invitation au pardon devront
étre mises en place, afin de pouvoir comprendre, aimer et soigner les
vulnérabilités des autres plut6ét que se sentir agressé par elles.

e |'époque tend a prescrire un centrage sur soi et ses propres besoins. Cette
tendance s’alimente d’elle-méme : puisque les autres se centrent de plus
en plus sur eux-mémes, je suis seul garant de la prise en compte de mes
besoins. Les décisions communes risquent alors d’étre le résultat d’un
tiraillement entre les besoins de chacun, selon les capacités des uns et des
autres a les imposer. Un fameux conte chinois présente le paradis et enfer
comme des banquets fastueux dans lesquels les convives ont de trés
longues baguettes. En enfer, ils meurent de faim car les baguettes sont
impossibles a manier pour soi-méme. Au paradis, chacun mange a sa faim,
nourri par son voisin d’en face. A la cordée, on essaiera d’étre attentif aux
besoins des autres, afin de pouvoir, la confiance grandissant, décrisper la
tension liée a la compétition de nos besoins personnels.

b) Les sources d’inspiration
o Les lieux
o L’arche en France (la place de la personne, la féte, etc.)
o La Source (la qualité d’écoute, les structures collectives accompagnent
la croissance individuelle).

5. Groupes en soutien et en lien
Plusieurs  types d’accompagnements/compagnonnages seraient a
développer :
e Accompagnements :
o ceil extérieur sur le respect de la vision initiale, ou sur le suivi conscient
de sa modification, le cas échéant ;
o accompagnement spirituel.
o Collectifs amis :
o pour le simple fait de savoir que I'on n’est pas seul ;
o pour des échanges d’outils, de bonnes idées ;
o pour diffuser des recherches de membres, ou autres...
e Réseau recherche :
o pour que ce qui est vécu et expérimenté puisse servir de matiere aux
structures qui menent des programmes de recherche ;
o pour bénéficier de I'apport « savoir froid » de ces mémes structures.

135



F. Conclusion

La vulnérabilité vécue en communion vient créer une sorte de « cordée » :
j'expérimente déja cela « a distance », ou par petites touches ; mais a vivre
sur un lieu collectif, ca doit étre trés beau !

Oui, c’est ¢a : je voudrais vivre dans un lieu simple, humble, fraternel, priant.
Je pressens que les vulnérabilités mises ensemble pourraient bien faire
résonner en nous une corde que le monde a laissé s’atrophier.

Et... que ferais-je en cas de retour a une bonne santé ? C'est peut-étre la que
la Cordée me serait le plus utile, en me retenant de retourner dans le
paradigme du monde !

Je voudrais proposer un schéma qui redit CU"‘(M“ &QL'&)

le coeur de la démarche... ‘ﬁ 1 \

e La vulnérabilité N7 R :
o n’est pas facile a vivre ; 9(\{{“‘&‘ * mm ,;jgh;gl;e;,e
o pourtant, elle est une grace. HPAS NeLRew :

e || s’agit donc :
o non pas de sortir de la vulnérabilité ;
o mais de créer les conditions pour

que c¢a soit vivable. v 1/ \\ v

e Or, c’est pas tant la \./ulner:’:]‘blllte qui .est Renclre Rendnd
douloureuse, mais I'inadaptation & _ . )
culturelle. \{Mk aviile

e D'oll la création de lieux qui
soutiennent les vulnérables...
o =>c’est heureux !

e La vulnérabilité :
o semble souvent stérile ;
o pourtant, elle est une grace.
ela grace de Ila vulnérabilité est

méconnue. Pourtant, notre monde en a $ L4
aujourd’hui grand besoin. ( Qé\foﬁ'{(‘n Ay 'ZWAX...)
e Voila bien une mission pour la cordée : Y 4
contribuer a I'avénement d’une culture @@
de la vulnérabilité au niveau sociétal...
o =>c'est fécond ! 2 feurews ! SFéend |

136




Conclusion générale

Repartons de notre paradoxe initial... Paradoxe qu’expérimentent tous ceux
pour qui la traversée d’'une épreuve a été l'occasion d’une heureuse
métamorphose de leur étre : I'adhésion a ce que nous appelons paradigme de
la vulnérabilité. Mon intention aura été de mettre de la conscience sur cette
dréle de réalité que nos esprits peinent a saisir.
Mais pourquoi y a-t-il besoin de la saisir, alors que tant de gens, y compris des
bien portants, sans rien théoriser, ont déja un pied dans ce paradigme : ils
prennent le temps de causer avec la petite grand-mere d’en face, ils confient
leurs fragilités a leurs proches, ils soutiennent et se laissent soutenir a
I'occasion, etc. ?
Parce que, je crois, la situation, telle qu’elle n’est pas pensée, engendre une
certaine retenue. Nous sommes pris dans un conflit entre :

e d’un c6té la logique du monde, la raison raisonnable, qui nous dit bien

naturellement: «les premiers seront les premiers», ou encore
« bienheureux les riches »,

e et de 'autre, I'aspiration de notre coeur a I'ouverture et au don de soi...
Ainsi écartelés, nous ne
donnons pas la pleine | b e S s
mesure 3 notre vocation {
humaine (d’autant plus que la raison raisonnable,
placée sur un piédestal par la modernité rafle souvent la mise !).

En revanche, si I'on prend le temps de voir, de sentir, de go(ter, et au final,
d’attester pour vrai que « les derniers seront les premiers » et « bienheureux
les pauvres », alors la méme raison raisonnable qui plus haut nous
recommandait une chose, en vient a nous recommander son exacte opposée.
Avec autant d’assurance. Alors, le conflit est résolu, et c’est tout entier qu’on
peut plonger dans la joyeuse radicalité de I'Evangile.

Ce qui précede donne un aspect soudain qui peut effrayer. En réalité, il s’agit
de choisir délibérément le fleuve dans lequel on se met. C'est ¢a: un
paradigme, c’est un fleuve dont le courant nous méne vers des codes, des
modes d’étre et un environnement propres.

P\_—v

137



Cette histoire de changement de fleuve ne se joue pas qu’au niveau
individuel : c’est toute notre société moderne, profondément égarée dans le
paradigme de la validité, qui gagnerait a changer d’eau. D’ou ce sous-titre de
« Principes d’une révolution vulnérable » | Révolution ? Il faut bien attirer
I'ceil du lecteur ! A vrai dire, j'aurais préféré le mot conversion, car ce dont il
s’agit est davantage un mouvement de conscience qu’une explosion, mais
conversion n’exprimait pas la portée sociétale de notre affaire...

A chaque époque, des étres cherchent a lire les folies ordinaires, a travers le
voile opaque des habitudes. Pas par fantaisie ou par provocation, mais parce
que ces folies, invisibles au plus grand monde, viennent les blesser, eux, dans
leur chair et dans leur ame. Depuis quelques décennies, les mouvements
écologistes, antiracistes, féministes (et d’autres encore), révélent certains des
mauvais plis les plus saillants de notre Occident assoupi. Depuis la ou je parle,
il m’apparait — a travers tout le cheminement que propose ce livre — que la
vulnérabilité est un sujet dont I'ampleur est comparable a celle des autres
grandes luttes contemporaines. Beh oui, rien que ¢a... Je vous laisse juge !

r\_—-—

Mais ces pauvres réflexions, cachées dans un livre anonyme, n’auront rien de
performative ! Heureusement, entre I'échelle de la société, désespérément
lente et insaisissable et I'échelle individuelle, inopérante (car la vulnérabilité
vécue seule, sans résonnance collective, est non seulement stérile, mais
encore accablante), il reste la dimension collective... D’ou I'aventure de la
Cordée. Une Cordée... des Cordées... des tas de lieux qui ressemblent de pres
ou de loin a cette proposition...

Se regrouper pour bricoler ensemble un environnement favorable a des
existences qui ne peuvent plus — ou ne veulent plus — suivre les folles
injonctions du monde. Alors, la vie devient non seulement plus facile, mais
encore plus féconde, car le témoignage assumé d’une vie selon le paradigme
de la vulnérabilité donne du sens, dans notre époque déboussolée.

o ——

Euh... 3 chacune et chacun de faire un usage juste de ces réflexions : s’en
inspirer, amener plus loin, prendre le contre-pied... Car le relatif consensus sur
I'aspect calamiteux de la situation actuelle de notre monde ne dit rien de ce
qui serait souhaitable. Continuons donc a chercher et a expérimenter !

138




Sommaire

Introduction générale. .. .......c.iitiitiitnntnneeaeeaeenns 1
I - Appris en chemin. ... ... ... . . ... ... 5
A, IntroduUCtiom. . i ittt ittt et e e e e e e e e 5
B. Le paradoxe fondamental...........iii i 8
C. Les grdces de la limite.....coiiiiiiiineeennnns 12
D. Un nouveau point fixe.......ii it ennnns 18
E. La substance de mon étre...... ..., 30
F. TOUL €St GraCE. . i ittt ittt tneeeeeeneeeneenns 35
G. Un nouveau rapport a l’événement............... 44
H. Conclusion......eeeiiiiiiiiiiiitieeeeenennnnn. 51
II - D'’un paradigme a l’autre...........ccuuiieeennnennn. 53
A, IntrodUCtion. .. iee e ettt n et eeeeeeeenneeeeennn 53
B. Défrichage initial.......uiiiieeeeeeennnn 56
C. Anatomie des paradigmes.......oeeeeeeeeeeeennnns 69
D. Approche temporelle. ...ttt iiinneeeenns 78
E. 1Imaginer autre chose........ .. . . . i 89
F. CONClUSION. ¢ it ittt ittt ettt eeeeeeeenneeaeennn 107
IITI - La COrdée. ...ttt ii ittt ittt e ettt eieeaeen 109
A, IntroduUCtion. ... ieiitti et teeeeeeeneeeeannn 109
B. La cordée, vue d’'ensemble.......itiiieenennnnn 109
C. Réflexion sur la radicalité..........c.ciee.... 113
D. Développements sur les piliers................ 123
E. Concretement. .. ...t iiiintiinneeennnenennns 132
F.  CONClUSION . ittt ittt ittt ettt et eenneeaeannn 136
Conclusion générale........... ... iiiiiiiinnnnnenennns 137
Lo 1= B I =P 139
Me contacter. . ...... ...ttt et e e 140

139



Encarts

IT.
ITT.
Iv.

VI.
VII.
VIIT.
IX.

XT.
XIT.

XITITI.
XIV.
XV.

Décentré du monde, on golite au spirituel....... 13
La porte de 1'infini en soi.....couiiiiao... 15
Libération : rien n’est grave !................ 19
Nager dans les flots de DieU.......cvvvvieunnnn 20
Allons, tout compte fait, c’est pas si mal..... 27
De 17amour @ 1/ amOUT . v vt viieenenneeenneennnns 34
Du « je-tu » a la communion universelle........ 34
Voir le miracle ordinaire.........iiiiiininnnn... 36
LesS dés de LUC. i i it ittt ettt eeeteeneeennnenenns 37
Un cri du Coeur ...ttt 72
Un regard sans vVOlle. ..ottt ei i teeneeeeennns 85
L'apdtre vulnérable. .. ..ttt eennenns 106
Au sujet de 1l’identification.................. 120
It is like when I speak English............... 127
Vivre une gréce que le monde ne connait pas...l129

Me contacter

Dispo pour discuter de tout ¢a !

Y’a aussi un blog ol sont rangés tous mes textes & émissions de radio :
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier

olivier.tempereau@gmail.com
06 87 62 48 87
Je vis a Nantes

140


https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier

Il faudrait probablement, ici, écrire des choses inspirantes, qui donnent
envie de lire... Mais ... j'en ai pas I'énergie ... /'ai tout donné dedans ! @
Alors, jetez-y donc un ceil !

J'expligue quand méme la couverture :
o
: \ e
% eﬁ. uueneu,eﬁ C'tc
[ R!-‘uﬁ\ozf' & naj \‘ a1
W\ﬂ-eﬂ’l'-'l. ole d‘(’ﬂi"‘ -\\C

—

-

S valislbe, veaabieal, 711
vononde, sl

%a uu(’némﬁtﬂ'('e’, venin o st
Jvoque, veamowlice, main Vivante

Quant a cette curieuse histoire de révolution vulnérable, je laisse le mystére se
dévoiler au fil des pages !

« Ma tache ne consiste pas a donner aux autres ce qui est objectivement le
meilleur, mais a leur donner ce qui m'appartient en propre (ne serait-ce qu'une
douleur, une plainte) et a le faire d'une maniére aussi pure et aussi sincére que
possible ». Hermann Hesse, Le loup des steppes

V7 —-2026-02



